### جامعة قطر

كلية الشريعة والدراسات الإسلامية

القواعد التفسيرية في مرويات تفسير ابن أبي حاتم الرازي، (سورة الفاتحة والآيات القواعد التفسيرية في مرويات تفسير ابن أبي حاتم الرازي، (سورة الفاتحة والآيات الخمس الأولى من سورة البقرة).

إعداد

ابتسام عبد الله حسين اليافعي

قُدّمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلّبات كليّة الشريعة والدراسات الإسلامية للحصول على درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن

يناير 1443هـ/2022م

@ 2022. ابتسام عبد الله حسين اليافعي. جميع الحقوق محفوظة.

### لجنة المناقشة

| وَوُفِق | ،2021/11/24 | ي بتاريخ | سين اليافعج | الله حس | عبد | ابتسام | الطالبة | من | المقدّمة | الرسالة | استُعرضت  |
|---------|-------------|----------|-------------|---------|-----|--------|---------|----|----------|---------|-----------|
|         |             |          |             |         |     |        |         |    | :        | هو آتٍ  | عليها كما |

نحن أعضاء اللجنة المذكورة أدناه، وافقنا على قبول رسالة الطالبة المذكور اسمها أعلاه .وحسب معلومات اللجنة فإن هذه الرسالة تتوافق مع متطلبات جامعة قطر، ونحن نوافق على أن تكون جزءًا من امتحان الطالب.

| الأستاذ الدكتور محمد المجالي.   |
|---------------------------------|
| المشرف على الرسالة              |
| الدكتور سعيد المري              |
| المشرف المساعد على الرسالة      |
| الدكتور عبد الحميد الشيش        |
| مناقشا                          |
| الأستاذ الدكتور عبد الله الخطيب |
| مناقشا                          |

# تمّت الموافقة:

الدكتور إبراهيم عبد الله الأنصاري، عميد كلّية الشريعة والدراسات الإسلامية

# المُلُخَّص

ابتسام عبد الله حسين اليافعي، ماجستير في التفسير وعلوم القرآن:

يناير 1443هـ/2022م

العنوان: القواعد التفسيرية في مرويات تفسير ابن أبي حاتم الرازي، سورة الفاتحة والآيات الخمس الأولى من سورة البقرة.

المشرف على الرسالة: الأستاذ الدكتور محمد المجالي والدكتور سعيد المري.

تناولت هذه الدراسة موضوع التعرف على بعض القواعد التفسيرية والمنهجية المتبعة في الأحاديث والآثار الواردة في تفسير ابن أبي حاتم. وقد تم ذلك من خلال تتبع جميع مرويات سورة الفاتحة والخمس الآيات الأولى في سورة البقرة، والعمل على تحليلها واستنباط القواعد التفسيرية المتعلقة منها بالتفسير النبوي، ثم بيان المتعلقة منها بآثار الصحابة والتابعين في تفسير القرآن بالسُّنّة، وتفسير القرآن بدلالات الألفاظ واللغة، وتفسير القرآن بالسُّنّة، وتفسير القرآن العلماء في تأصيل هذه القواعد من مظانها.

كما تم استخدام الاحصاء للوقوف على نسبة عدد مرويات الصحابة والتابعين، والتي جاءت بالتناصف بينهما في سورة الفاتحة، وكان أكثر الصحابة رواية ابن عباس في ومن التابعين كانوا من المدرسة البصرية. في حين صار الأمر خلاف ذلك في سورة البقرة، إذ بلغت مرويات التابعين أكثر من ثلثي المرويات مقارنة بمرويات الصحابة رَضُوَّوَاللَّسُّعَالَيْهِم، وكانت المدرسة الكوفية هي الأكثر حضورا في مرويات التابعين، وبالأخص مرويات السدي.

في الخاتمة، أسفرت الدراسة عن وجوب الإلتفات إلى التفسير النبوي وأقوال المفسرين من الصحابة والتابعين لاستقراء القواعد التفسيرية منه، فهو المنطلق العملي الابتدائي، وقد تأكد ذلك بالوقوف على بعض القواعد التي لم تكن موجودة في المصنفات المعنية بالقواعد التفسيرية.

#### **ABSTRACT**

This study dealt with the topic of identifying some of the explanatory and methodological rules used in the hadiths and effects contained in the interpretation of Ibn Abi Hatim. This was done by following all the narrations of Surat Al-Fatihah and the first five verses in Surat Al-Baqarah, and working on analyzing them and deriving the interpretation rules related to the Prophet's interpretation, then clarifying those related to the effects of the Companions and the followers in the interpretation of the Qur'an with the Sunnah, and the interpretation of the Qur'an with semantics of words and language. And the interpretation of the Qur'an with the sayings of the Companions, with the transfer of the sayings of the scholars in the rooting of these rules from their perspectives.

The census was also used to find out the percentage of the number of narrations of the Companions and the Followers, which came in par between them in Surat Al-Fatihah. While the matter was different in Surat Al-Baqarah, as the narrations of the followers amounted to more than two-thirds of the narrations compared to the narrations of the Companions %, and the Kufic school was the most present in the narrations of the followers, especially the narrations of Al-Suddi.

In the conclusion, the study resulted in the necessity of paying attention to the Prophet's interpretation and the sayings of the interpreters of the Companions and followers to extrapolate the interpretative rules from it, as it is the primary practical premise, and this was confirmed by standing on some of the rules that were not present in the works concerned with the interpretive rules.

٥

# شكر وتقدير

أشكر الله أولا وأخيرا على ما علمني إياه من بعد جهل، ولوالديّ الكرام، غفر الله لهما وأسكنهما فسيح جناته، على ما بذلاه من عناية في تربيتي، ومن خلفهما إخوتي الكرام. ثم الشكر لمن أعان على عدم طي قيدي حتى وصلت هذه الدراسة لمنتهاها، وبالأخص الأستاذة غادة الكواري العميد المساعدة لطلبة الدراسات العليا، ورئيس الجامعة الأستاذ الدكتور حسن الدرهم.

ثم الشكر وجزيل الامتنان لكل من الأستاذ الدكتور سعيد المري المشرف المساعد من قسم الحديث والشيخ محمد حامد الشنقيطي، ورفيقتي العلم أسماء الأنصاري وصفاء الحجيلي، الذين لولا مساعدتهم بعد الله لما أُنجِز هذا البحث وخرج إلى حيز التنفيذ.

وأتقدم بالشكر للأستاذ الدكتور محمد المجالي المشرف الرئيسي على ما تكرم به من إشراف على هذه الرسالة وإبداء الحرص على تسليمها في الوقت المحدد.

وأشكر أعضاء مجلس القسم وعلى رأسهم الأستاذ الدكتور أحمد شكري على سعة صدروهم وتحملهم إياي. كما أن الشكر موصول لأعضاء لجنة المناقشة الأستاذ الدكتور عبد الحميد الشيش والأستاذ الدكتور عبد الله الخطيب على ما تفضلوا به من وقت لقراءة هذا البحث ومناقشته.

ولا يفوتني أن أشكر كل من جاد على بجودة علمه وخالص عطائه في هذه الكلية بجميع أقسامها، وفي مقدمتهم أعضاء هيئة التدريس بقسم التفسير وعلوم القرآن، وزميلات الدراسة.

# فهرس المحتويات

| شكر وتقدير                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------|
| التمهيد                                                                      |
| المبحث الأول: القواعد التفسيرية                                              |
| المبحث الثاني: التعريف بابن أبي حاتم                                         |
| الفصل الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث                            |
| المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث المرفوعة 22               |
| المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث التي لها حكم الرفع 37    |
| الفصل الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بآثار الصحابة والتابعين             |
| المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالقرآن52                  |
| المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالسُنّة                  |
| المبحث الثالث: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بدلالات الألفاظ واللغة 74 |
| المبحث الرابع: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بأقوال الصحابة90          |
| النتائج                                                                      |
| التوصيات                                                                     |

| 102 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | لمواجع           | قائمة المصادر وا |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------|------------------|
| 117 |                                         | <br>• • • • • • • • • •                     |                                         | الأحاديث والآثار | الملاحق: جدولة   |

#### المقدمة

أحمد الله واشكره كثيرا على نعمه الجليلة وقد وهبنا العلم وجعله نوراً نمتدي به، كما أحمد إليه أن أوصل إلينا هذا الكتاب محفوظا ومبيناً بأقوال الرسول الكريم على منقولاً بأمانة أصحابه العدول على أوصلي وأسلم على سيد الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد بن عبد الله عليه أفضل الصلاة والسلام، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد،

فإن شرف العلم بشرف المعلوم، ومن أشرف العلوم هو العلم عن الله ، ولا يتأتى ذلك إلا من طريق تلاوة كلامه الذي أنزله، وفهم معناه على الوجه الذي أراده. والسبيل إلى معرفة معاني كتاب الله هو بالآثار الصحيحة التي وردت عن النبي ، وعن صحابته الكرام في ، ذلك أنهم شهدوا التنزيل وعرفوا أحواله وأحوال من نزل فيهم (1). بيد أن من يقرأ تفاسيرهم يجد اختلافا بينها، فعلى سبيل المثال في تفسير قوله تعالى: ﴿فَالْحِلْتِ وِقْرًا ﴾ [الذاريات: ٢]، قال على بن أبي طالب ، هي السحاب الموقرة بالماء، في حين فَسرّها ابن عباس ، بأنها السفن الموقرة بالناس وأمتعتهم (2).

هذا الاختلاف في الأقوال يجعل المرء يتساءل: لماذا وكيف اختلفا وهما من جيل واحد،

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، عبد الرحمن محمد ادريس الرازي، الجرح والتعديل، تحقيق: عبد الرحمن يحي المعلمي، (د.م.، دائرة المعارف العثمانية، ط1، 1371هـ-1952م) 2/1.

<sup>(2)</sup> ابن عطية، أبو محمد عبد الحق غالب عبد الرحمن الأندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد (بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1422هـ-2001م). 5/ 171.

وقد شهدا وعاصرا الحدث والمكان نفسه؟

من هنا، جاءت فكرة البحث لتوضيح ذلك الاختلاف، في محاولة لمعرفة المنهجية المُتبعة، واستنباط الأصول التي يطرقها السلف عند تفسيرهم للجُمل والألفاظ؛ ومن ثم فَهم أقوالهم وحملها على الوجه المطلوب، من خلال تحليل نصوص الأحاديث والآثار التي أوردها ابن أبي حاتم في تفسيره.

#### إشكاليّة البحث وأسئلته:

تكمن مشكلة الدراسة في وجود ظاهرة الاختلاف بين السلف في تفسير الآيات التي تستند إلى المأثور، وينبثق عن هذه المشكلة سؤال رئيس هو: ما السبب الذي أفضى إلى الاختلاف في تفسير الآيات؟

والسؤال يقودنا إلى أسئلة فرعية منها:

- 1- هل تلك الأسباب تعود إلى وجود قواعد وأصول اتُبِعت في التفسير المأثور؟
- 2- ما المنهجية والأصول التي اتبعها الرسول على والسلف من بعده في توظيف تلك القواعد في التفسير؟

### أهداف البحث:

حاولت الباحثة من خلال هذه الدراسة الوصول إلى تحقيق الأهداف التالية:

1- التعرف على قواعد تفسير النصوص الشرعية، وأسس دلالات الألفاظ الواردة في

الأحاديث النبوية وآثار الصحابة والتابعين.

2- استنباط المنهجية والأصول في تفسير الرسول على وتفسير السلف من الصحابة والتابعين وأتباهم للآيات القرآنية.

# أهمية البحث ودواعي الكتابة فيه:

عد ابن حجر تفسير ابن أبي حاتم (ت327هـ) أحد أشهر التفاسير الأربعة التي اعتنت بجمع التفسير المسند بعد تفسير عبد بن حميد الكشي (ت240هـ)، وتفسير الطبري (ت310هـ)، وتفسير ابن المنذر النيسابوري (ت318هـ) والتي قل أن يشذ عنها شيء من التفسير المرفوع والموقوف على الصحابة والمقطوع عن التابعين (1)، غير أن "تفسير ابن حميد وابن المنذر فُقِدا، ولا يوجد منهما إلا قطع يسيرة "(2).

ومعلوم أن كل من جاء بعد تفسيري الطبري وابن أبي حاتم قد اعتمد عليهما في نقل الروايات في التفسير بالمأثور، كتفسير الثعلبي (ت427هـ) والبغوي (ت510هـ) وابن كثير (774هـ)

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن حجر، العسقلاني، العجاب في بيان الأسباب، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، (بيروت، دار ابن حزم، ط1، 2002هـ 1422هـ 2002م)، 57.

<sup>(2)</sup> الخضيري، محمد عبد الله على (2009)، التفسير بالأثر بين ابن جرير وابن أبي حاتم، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، د.م. الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، 4، 162-162.

والسيوطي (ت911هم) (1). كما أن ابن أبي حاتم لم يكن مُفسِراً فحسب، بل مُحدِّثاً وإماماً في الجرح والتعديل، فهو تلميذ الإمامين المُحدِّثين؛ أبيه أبو حاتم وخاله أبو زرعة (2). وقد حرص ابن أبي حاتم في تفسيره على إيراد الآثار بأعلى الأسانيد وأصحها كما ذكره هو بنفسه في مقدمة تفسيره (3).

ولقلة المبحوث من الدراسات القرآنية والتفسيرية حول هذا التفسير، توكلت على الله بعد الاستخارة وعزمت على اختيار هذا المُفسر والبحث في تفسيره المُسند، في محاولة لتثوير هذا الإرث الهائل، من خلال تحليل نصوص الأحاديث والآثار الواردة فيه للوقوف على آلية السلف في التفسير، واستنباط القواعد التفسيرية التي أعانتهم على فهم مراد الله في ومن ثم جعلتهم يتكلمون بعلم وعدل.

# منهج البحث

اعتمدت في البحث على المنهج الاستقرائي والتحليلي النقدي في دراسة المرويات من الناحية التفسيرية، إذ تم استقراء وتحليل جميع مرويات سورة الفاتحة والخمس آيات الأولى من سورة البقرة، واستنباط القواعد التفسيرية منها و تأصيل كلام العلماء من تلك الأحاديث والآثار.

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن أبي حاتم، عبد الرحمن محمد ادريس الرازي، تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول على والصحابة والتابعين، تحقيق: أحمد عبد الله العماري الزهراني، رسالة دكتوراه، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة، (السعودية: جامعة أم القرى بمكة المكرمة، 1404هـ)، ج1، ص88-88.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الكبيسي، عيادة أيوب (2006)، أهمية التفسير بالمأثور في الدراسات القرآنية من خلال التفسير المسند لابن أبي حاتم الرازي، د.م. مجلة الدراسات الإسلامية، 41 (2)، 5-30.

<sup>(3)</sup> يُنظر: ابن أبي حاتم 1/ 144.

وأرى من وجهة نظري المتواضعة أن هذه المرويات كافية لاستنباط بعض القواعد بسبب منهج ابن أبي حاتم في التفسير؛ فهو يعمد إلى تكرار الروايات في تفسير الآية إذا تكررت الآية نفسها في سور أخرى، فعلى سبيل المثال لا الحصر: المرويات التي أوردها في تفسير الحروف المقطعة في أول سورة البقرة قد أوردها ذاتها في أول سورة النمل، وكذلك المرويات التي ذُكِرت في تفسير إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة واليقين بالآخرة في أول البقرة، تكررت مع آيات سورة النمل (1).

وفيما يتعلق بتخريج أحاديث وآثار مرويات التفسير، فقد اعتمدت نسخة الرسائل العلمية المخرجة من جامعة أم القرى، وأما إذا استشهدت بأحاديث وآثار من خارج هذه النسخة، فإنني أقوم بتخريجها من الكتب التسعة، وكتب الحديث الأخرى كمصنف ابن أبي شيبة وعبد الرزاق والبيهقى.

وبالنسبة لأعلام الصحابة والتابعين وأتباعهم، فقد قمت بوضع التعريف لهم في حاشية جدول الملاحق.

#### الدراسات السابقة

فيما يتعلق بالقواعد التفسيرية، توجد أبحاث تتعلق بدراسة علوم القرآن وقواعد التفسير في

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن أبي حاتم، تفسير سورة البقرة من تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول على، والصحابة والتابعين، تحقيق: أحمد عبد الله العماري الزهراني، رسالة دكتوراه، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة، (السعودية: جامعة أم القرى بمكة المكرمة، 1404هـ)، ج1، ص166–170، 180، 182؛ يُنظر: الكوجك، تفسير السورة التي يذكر فيها النمل من تفسير القرآن العظيم مسنداً عن الرسول على والصحابة والتابعين للإمام عبد الرحمن ابن أبي حاتم الرازي، رسالة ماجستير، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة، (السعودية: جامعة أم القرى بمكة المكرمة، 1404هـ)، ص2–13، 23، 20.

التفاسير المعنية بالمأثور مثل: الطبري، ابن عطية، ابن كثير، البغوي، الثعلبي، ابن جزي، لكنني لم أقف على رسالة واحدة أو كتاب أو بحث في قواعد التفسير في تفسير ابن أبي حاتم.

لكن بما أن تفسير ابن أبي حاتم هو تفسير بالمأثور بامتياز، بمعنى أن كلام ابن أبي حاتم يكاد يكون شبه معدوم في التعليق على الآثار حيث اكتفى بسردها. وأكثر ما نقل من أقوال السلف من طبقة الصحابة كان عن ابن عباس. وهناك بحث منشور عن قواعد التفسير عند تفسير ابن عباس هي لمجموعة من الباحثين:

Nirwana, Andri; Hidayat, Syamsul; Suharjianto, 2020.

تناول البحث منهجية ابن عباس في التفسير وفقا لأصول وقواعد كان يتبعها في تفسير القرآن بالقرآن أو باللغة. وتختلف هذه الدراسة عنها، أن ما سيتم دراسته سيشمل طبقة الصحابة والتابعين وأتباع التابعين الذين ذُكرِت آثارهم في تفسير ابن أبي حاتم وتحليل منهجيتهم في التفسير.

وفيما يتعلق بالدراسات الأكاديمية البحثية التي اعتنت بتفسير ابن أبي حاتم، إذ لم أجد في القواعد البيانية غير 20 دراسة، وأغلبها كان تحقيقا في المرويات، وقد تكون هناك دراسات غير مُدرجة في قواعد البيانات، وهي كالآتي:

### رسائل علمية:

- مشروع رسائل ماجستير ودكتوراه في تحقيق التفسير المسند، جامعة أم القرى (1983-1987).
- أحمد، عمار طه. (2012). المفاهيم اللغوية والنحوية في تفسير ابن أبي حاتم الرازي، دراسة تأصيلية، رسالة دكتوراه، كلية التربية، جامعة تكريت، العراق.

#### بحوث منشورة:

- الكبيسي، عيادة أيوب. أهمية التفسير بالمأثور في الدراسات القرآنية من خلال التفسير المسند لابن أبي حاتم الرازي (2006). الدراسات الإسلامية، الجامعة الإسلامية العالمية مجمع البحوث الإسلامية، باكستان، مج 41/ع 2، 5-30.
- حفني، خيري قدري، علوم القرآن الكريم في كتاب العلل لابن أبي حاتم، (2009). جمعية خريجي أقسام اللغات الشرقية بالجامعات المصرية، مصر، 129-202.
- الخضيري، محمد عبد الله علي، التفسير بالأثر بين ابن جرير وابن أبي حاتم، (2009)، مجمد عبد الله علي، التفسير بالأثر بين ابن جرير وابن أبي حاتم، (2009)، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، مجلة تبيان للدراسات القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، المحلومة المحلومة الله على المحلومة المحلومة القرآنية، الجمعية السعودية للقرآن الكريم وعلومه، السعودية، المحلومة المحلومة
- العقيل، صالح حمود صالح، الأحاديث التي تكلم عنها ابن أبي حاتم في تفسيره ولم يذكرها في كتابه العلل (2019). مجلة العلوم الشرعية، السعودية، مج13/ع1، و287-250.

- الشعيبي، محمد علي، المرويات والأقوال التفسيرية للصحابي معاذ بن جبل رضي الله عنه من خلال تفسيري الطبري وابن أبي حاتم، (2019)، مجلة العلوم الإسلامية، المركز القومي للبحوث، غزة، 78-94.

ومما سبق، ظهر لي والله أعلم أن البحث المُقدم سيتناول بمشيئة الله زاوية لم يتم التطرق إليها في الدراسات السابقة، وهي تناول قواعد التفسير في مرويات التفسير المُسند لابن أبي حاتم الرازي.

### صعوبات البحث

واجهت الباحثة عددا من الصعوبات أهمها:

- الخوض في أكثر من علم، إذ إن القواعد التفسيرية تتشعب بين عدة علوم، كأصول الفقه واللغة وعلوم الحديث، وخبرة الباحثة في تلك العلوم محدودة.
- ندرة الدراسات البحثية التي تناولت هذا التفسير، ومنها ما قد يكون موجودا في بطون كتب عناوينها غير دالة عليها، وصعوبة الوصول إلى بعض الدراسات التي تناولت هذا التفسير، إما بسبب قِدمها أو بُعد القُطر الذي أُجري فيه البحث.
- الوقت الذي ضاق عليّ في كتابة هذه الرسالة، ولولا معونة الله على لما أنميته في المدة المطلوبة، وفيه ما فيه من النقص والخطأ البشري، وضعف مداد القلم، لكنني اسأل الله أن يبارك في هذا العمل البسيط ويرزقني القبول.

# هيكل البحث

تضمَّن المقدَّمة؛ وتحتوي على شرح مبسط للبحث، أهمية الموضوع، إشكالية البحث وأهدافه، حدوده ثم الدراسات السابقة.

#### التمهيد:

المبحث الأول: ترجمة الإمام ابن أبي حاتم وتفسيره المسند.

المبحث الثاني: التعريف بقواعد التفسير.

الفصل الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث:

المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث المرفوعة.

المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بما له حكم الرفع من الأحاديث.

الفصل الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بآثار الصحابة والتابعين:

المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالقرآن.

المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالسُنّة.

المبحث الثالث: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير باللغة.

المبحث الرابع: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بأقوال الصحابة.

الخاتمة، وتشتمل على النتائج والتوصيات.

فهرس المصادر والمراجع.

"لا يستطاع العلم براحة الجسد".

ابن أبي حاتم رحمه الله

# التمهيد

### المبحث الأول: القواعد التفسيرية

### القواعد لغة واصطلاحا:

#### القاعدة لغة:

القاعدة في اللغة: الأساس، وقواعد البيت: أسسه، وتجمع على قواعد (1)، ومنه قوله عز وجل: ﴿ وَإِنْ مَا اللهُ الل

#### القاعدة اصطلاحا:

عرفت القاعدة اصطلاحا بتعريفات كثيرة، والناظر في تعريفات العلماء للقاعدة يجد اختلافاً في عباراتهم فمن ذلك: تعريف الجرجاني بأنها: "قضية كلية منطبقة على جميع جزئياتها"( $^{(2)}$ )، وعرفها الفيومي بأنها: "الأمر الكلي المنطبق على جميع جزئياته"( $^{(3)}$ )، وقال الفتوحي في تعريفها: "صور

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن فارس، أحمد زكرياء القزويني، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، (د.م.: دار الفكر، د.ط.، 1399هـ-1979م)، ج5، ص90-91.

<sup>(2)</sup> الجرجاني، علي محمد علي الزين، **التعريفات**، تحقيق: مجموعة من العلماء، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1403هـ-1983م) ص171.

<sup>(3)</sup> الفيومي، أبو العباس أحمد محمد علي الحموي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، (بيروت: المكتبة العلمية، د.م.، د.ت.)، ج2، ص510.

كلية تنطبق كل واحدة منها على جزئياتها التي تحتها"(1).

هذه التعريفات وإن أطلقها بعضهم على القواعد الفقهية فهي في الأصل تعريف للقاعدة بمدلولها العام فتشمل كل ما يطلق عليه قاعدة في العلوم كافة، وهذه التعريفات وإن اختلفت بعض العبارات فيما بينها إلا أنها التقت في معان مشتركة وهي أن القاعدة أمر أو حكم كلي مشترك بين جميع الجزيئات أو أغلبها، وتعريف القاعدة بأنها الحكم الكلي "لا يرد عليه أن كثيراً من القواعد لها استثناءات وأحكام تند عنها، لأن العبرة بالأغلب، والنادر والشاذ لا يخرم القاعدة"(2). يقول الإمام الشاطبي: "والأمر الكلي إذا ثبت فتخلف بعض الجزئيات عن مقتضى الكلي لا يخرجه عن كونه كلياً. وأيضاً فإن الغالب الأكثري معتبر في الشريعة اعتبار العام القطعي، لأن المتخلفات الجزئية لا ينتظم منها كلي يعارض هذا الكلي الثابت"(3).

#### تعريف التفسير لغة:

التفسير لغة مصدر على وزن تفعيل من الفسر، وهو يدل على معنى البيان، والكشف والتفسير، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ مِنْ مَقلوب لفظة "السفر"، ومعناه [سورة الفرقان: 33]، أي بياناً وتفصيلاً. وقيل: إنه مأخوذ من مقلوب لفظة "السفر"، ومعناه

<sup>(1)</sup> ابن النجار، أبو البقاء تقي الدين محمد أحمد الفتوحي، شرح الكوكب المنير، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيه حماد (د.م.: مكتبة العبيكان، ط2، 1418هـ-1997م)، ج1، ص44.

<sup>(2)</sup> السبت، خالد عثمان، قواعد التفسير جمعا ودراسة، (د.م.: دار ابن عفان، ط1، 1421هـ)، ج1، ص23.

<sup>(3)</sup> الشاطبي، إبراهيم موسى محمد اللخمي الغرناطي، الموافقات، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، (د.م.: دار ابن عفان، ط1، 1417هـ-1997م)، ج2، ص83-84.

أيضاً الكشف والإبانة، تقول العرب: سفرت المرأة سفوراً، إذا ألقت خمارها عن وجهها، وهي سافرة، وأسفر الصبح أضاء، ومنه قيل للسفر سفر لأنه يسفر عن أخلاق الرجل<sup>(1)</sup>.

### تعريف التفسير اصطلاحاً:

تنوعت أقوال أهل العلم في تعريف التفسير اصطلاحاً، فمن أقوالهم فيه:

قول ابن جزي إنه: "شرح القرآن، وبيان معناه، والإفصاح بما يقتضيه بنصه أو إشارته أو بخواه"(2). ومن أشمل ذلك قول الزركشي: "التفسير علم يعرف به فهم كتاب الله المنزل على نبيه محمد على وبيان معانيه واستخراج أحكامه وحكمه واستمداد ذلك من علم اللغة والنحو والتصريف وعلم البيان وأصول الفقه والقراءات ويحتاج لمعرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ"(3).

# تعريف قواعد التفسير كمصطلح:

يمكن تعريف قواعد التفسير بأنها: "الأمور الكلية المنضبطة التي يستخدمها المفسر في تفسيره، ويكون استخدامه لها إما ابتداءً، ويبني عليها فائدة في التفسير، أو ترجيحاً بين

<sup>(1)</sup> يُنظر: الجوهري، أبو نصر إسماعيل حماد الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، (بيروت: دار العلم للملايين، ط4، 1407هـ-1987م)، ج2، ص781، مادة فسر؛ الفيروزآبادي، أبو طاهر مجد الدين محمد يعقوب، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، تحقيق: محمد علي النجار، (القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية — لجنة إحياء التراث الإسلامي، د.ط.، 1416هـ-1996م)، ج1، ص79.

<sup>(2)</sup> ابن جزي، أبو القاسم محمد أحمد محمد الغرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق: عبد الله الخالدي، (بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم، ط1، 1416هـ)، ج1، ص15.

<sup>(3)</sup> الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد عبد الله الشافعي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (د.م.: دار إحياء الكتب العربية، ط1، 1376هـ-1957م)، ج1، ص13.

الأقوال، ويمكن استنباط هذه القواعد من كتب التفسير، وكتب اللغة، وكتب علوم البلاغة، وكتب علوم البلاغة، وكتب الأصول"(1). ومن هذه التفاسير ما يُعرف بالمأثور، ويقصد به ما رفع إلى النبي على، وما كان موقوفًا على الصحابة على الصحابة عن التابعين(2)، وأشهرها بعد تفسير الطبري، التفسير المسند لإبن حاتم الرازي، والذي هو محل الدراسة.

(1) الطيار، مساعد سليمان، فصول في أصول التفسير، (الدمام: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، ط3، 1420هـ- 1999م) ص87.

(2) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص156-158.

### المبحث الثانى: التعريف بابن أبي حاتم

#### اسمه ونسبه:

هو "الإمام الحافظ الناقد شيخ الإسلام أبو محمد عبد الرحمن ابن الحافظ الكبير أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي"، اشتهر بابن أبي حاتم، وُلِد سنة أربعين ومائتين، رحل إلى عدة مدن لطلب الأسانيد ثم عاد إلى مدينة الري وتوفي فيها رحمه الله سنة 327هـ(1).

# مسيرته العلمية:

نشأ ابن أبي حاتم في رعاية والده، الذي غرس فيه روح العلم والتقى، فحفظ القرآن الكريم في صغره، "قال ابن أبي حاتم: لم يدعني أبي أشتغل في الحديث حتى قرأت القرآن على الفضل بن شاذان ثم كتب الحديث ... وقال: رحل بي أبي سنة خمس وخمسين ومائتين وما احتلمت بعد، فلما بلغنا ذا الحليفة احتلمت، فسر أبي حيث أدركت حجة الإسلام، فسمعت في هذه السنة من محمد بن عبد الرحمن المقرئ"(2). وفي رحلاته هذه طلب الحديث؛ وأدرك بذلك الأسانيد العالية، فسمع بالعراق ومصر ودمشق، وأصبهان، وغيرها(3).

وقد أثنى كثير من العلماء عليه، قال الخليلي: "أخذ أبو محمد علم أبيه وأبي زرعة، وكان بحرا في

<sup>(1)</sup> يُنظر: الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، تذكرة الحفاظ، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1419هـ 1998م)، ج3، ص829-831.

<sup>(2)</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، (د.م.: دار الغرب الإسلامي، ط1، 2003 م)، ج7، ص533؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، (د.م.: مؤسسة الرسالة، ط3، 1405هـ –1985م)، ج13، ص265.

<sup>(3)</sup> يُنظر: الذهبي، **تذكرة الحفاظ،** ج3، ص830.

العلوم ومعرفة الرجال والحديث الصحيح من السقيم، وله من التصانيف ما هو أشهر من أن يوصف في الفقه، والتواريخ، واختلاف الصحابة، والتابعين، وعلماء الأمصار، وكان زاهدا يعد من الأبدال"(1). وقال عنه الذهبي: "كان بحرا لا تكدره الدلاء"(2)، ووصفه أيضا بأنه الحافظ الثبت ابن الحافظ الثبت، وكان ثمن جمع علو الرواية ومعرفة الفن(3)، وقال فيه أيضا: "الإمام ابن الإمام، حافظ الري وابن حافظها(4). وقال عنه الحافظ ابن كثير: أحد الأئمة في الحديث، والتفسير، والعبادة، والزهادة، والصلاح، والديانة، حافظ ابن حافظ(5)، وقال أيضا: "كان من العبادة والزهد والورع والحفظ على جانب كبير(6)، وقال السيوطي: "كان من كبار الصالحين العبادة والزهد والورع والحفظ على جانب كبير(6)،

<sup>(1)</sup> الخليلي، أبو يعلى، خليل بن عبد الله بن أحمد بن إبراهيم بن الخليل القزويني، **الإرشاد في معرفة علماء الحديث،** تحقيق: محمد سعيد عمر إدريس، (الرياض: مكتبة الرشد، ط1، 1409هـ)، ج2، ص747؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج13، ص264.

<sup>(2)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج13، ص264، تذكرة الحفاظ، ج3، ص830.

<sup>(3)</sup> الذهبي، ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمد البجاوي، (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ط1، 1382 هـ (3) الذهبي، ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمد البجاوي، (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ط1، 1382 هـ (3) الذهبي، ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمد البجاوي، (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ط1، 1382 هـ (3)

<sup>(4)</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، ج7، ص533.

<sup>(5)</sup> ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقي، طبقات الشافعيين، تحقيق: أحمد عمر هاشم، ومحمد زينهم محمد عزب، (د.م.: مكتبة الثقافة الدينية، د.ط.، 1413 هـ - 1993م)، ص 254.

<sup>(6)</sup> ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق: على شيري، (د.م.: دار إحياء التراث العربي، ط1، 1408، هـ - 1988م)، ج11، ص191.

<sup>(7)</sup> السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، طبقات المفسرين، تحقيق: علي محمد عمر، (القاهرة: مكتبة وهبة، ط1، 1396هـ)، ص63.

#### مصنفاته

صنف ابن أبي حاتم رحمه الله تعالى الكثير من الكتب النافعة، وإن كان لم يصلنا منها إلا القليل، فمن مؤلفاته المطبوعة:

- كتاب الجرح والتعديل، في عدة مجلدات، طبع في دائرة المعارف العثمانية، ودار إحياء التراث العربي، وفي دار الكتب العلمية سنة 1953م.
- كتاب تقدمة الجرح والتعديل وهو مقدمة لكتاب الجرح والتعديل، لكنه جاء في كتاب مستقل.
- آداب الشافعي، طبع بتحقيق محمد زاهد في مكتبة الخانجي سنة 1993م، وكذلك في دار الكتب العلمية سنة 2002م.
  - كتاب المراسيل، طبع بعناية شكر الله قوجاني، بمؤسسة الرسالة، سنة 1998م.

أما ماكان من المخطوطات: فهو تفسيره الكبير المسند، وهو موضوع الدراسة.

وأما كتبه المفقودة فهي كثيرة منها على سبيل المثال:

كتاب الرد على الجهمية، كتاب الزهد، كتاب الشنة، فوائد الرازيين، فضائل أحمد، وكتاب الكُنى (1).

<sup>(1)</sup> يُنظر: الحامد، تفسير سورة الأنعام من تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول على والصحابة والتابعين للإمام الحافظ عبد الرحمن ابن أبي حاتم الرازي، رسالة ماجستير، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة، (السعودية: جامعة أم القرى بمكة المكرمة، 1404هـ)، ص23–25؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج13، ص264؛ الذهبي، تاريخ الإسلام، ج7، ص534؛ صلاح الدين، محمد بن شاكر بن أحمد بن عبد

# أهمية تفسير ابن أبي حاتم

امتاز هذا التفسير بعدة أمور، منها: أنه جمع بين دفتيه تفسير القرآن كله بالإسناد من أحاديث النبي عليه الصلاة والسلام وآثار الصحابة والتابعين وأتباع التابعين ولم يذكر غير أقوالهم (1). ومنها، أن تفسيره كان وعاء حافظاً لتفاسير مفقودة كتفسير سعيد بن جبير ومقاتل بن حيان ما كانت ستصل إلينا لولا كتابه (2). ومنها أنه تفرد بروايات وأسانيد لم تأت في التفاسير الأخرى المعنية بالمأثور، ويدل على هذا أن السيوطي في تفسيره الدر المنثور كثيرا ما يذكر الرواية ولم ينسبها إلى غير ابن أبى حاتم (3). كما نقل عنه كثير من العلماء، كابن كثير الذي لا يكاد يخلو صفحة من صفحات تفسيره من ذكر ابن أبي حاتم، وابن حجر في فتح الباري، والشوكاني في تفسيره فتح القدير (4).

# منهج ابن أبي حاتم في تفسيره

وضّح ابن أبي حاتم منهجه في مقدمة كتابه حيث قال: "تحريت إخراج التفسير بأصح الأخبار

الرحمن بن شاكر بن هارون بن شاكر فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عباس، (ببروت: دار صادر، د.ت.)، ج2،

ص 288.

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن أبي حاتم، تفسير سورة البقرة من تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول رضي والصحابة والتابعين، تحقيق: أحمد عبد الله العماري الزهراني، ج1، ص85.

<sup>(2)</sup> يُنظر: مقدمة ابن أبي حاتم، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، الحنظلي الرازي، تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول على المسول على الباز، ط3، 1419هـ)، الرسول على المسول على المسول على المسول على المسول على المسول على المسول على المسودية: مكتبة نزار مصطفى الباز، ط3، 1419هـ)، ح1، ص10.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق ج1، ص10.

<sup>(4)</sup> يُنظر: ابن حجر، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ج1، ص36، 271، 312؛ الشوكاني، فتح القدير، ج1، ص26، 271، 112؛ الشوكاني، فتح القدير، ج1، ص21–26.

إسنادا وأشبهها متنا، فإذا وجدت التفسير عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم أذكر معه أحدا من الصحابة ممن أتى بمثل ذلك  $^{(1)}$ ، وإذا وجدته عن الصحابة فإن كانوا متفقين ذكرت أعلاهم درجة بأصح الأسانيد، وسميت موافقيهم بحذف الإسناد  $^{(2)}$ ، وإن كانوا مختلفين ذكرت اختلافهم وذكرت لكل واحد منهم إسنادا $^{(3)}$ ، وسميت موافقيهم بحذف الإسناد، فإن لم أجد عن الصحابة ووجدته عن التابعين عملت فيما أجد عنهم ما ذكرته من المثال في الصحابة  $^{(4)}$ ، وقد سار رحمه الله تعالى على ذلك المنهج، وفي به، فجزاه الله خيرا.

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن أبي حاتم، التفسير المُسند في تفسير قوله تعالى: ﴿عَلَيْرِ ٱلْمَغْضُهُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة الفاتحة: 7]، ج1، ص163.

<sup>(2)</sup> يُنظر: المرجع السابق، اتفاق الصحابة في تفسير قوله تعالى: ﴿لَا رَبِّتُ فِيهِ ﴾ [سورة البقرة:2]، ج1، ص171-

<sup>(3)</sup> يُنظر: المرجع السابق، اختلاف الصحابة في تفسير قوله تعالى: ﴿أَهَٰ دِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [سورة الفاتحة:6]، ج1، ص159-160.

<sup>(4)</sup> يُنظر: المرجع السابق، اتفاق التابعين في تفسير قوله تعالى: ﴿ زَالِكَ ٱلۡكِتَبُ ﴾ [سورة البقرة: 2]، ج1، ص170-171؛ اختلافهم في تفسير قوله تعالى: ﴿ الْمَرَ ﴾ [سورة البقرة: 1]، ج1، ص169-170.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق ج1، ص144-145.

# الفصل الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث

المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث المرفوعة.

المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث التي لها حكم الرفع.

# الفصل الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث

كل ذلك إن أفاد في بيان معنى القرآن وإن كان بوجه أو صيغة غير صريحة، فهو يدخل في البيان النبوي للقرآن مع اختلاف درجاته (3). فالنبي عليه الصلاة والسلام شارحٌ للقرآن مبينٌ لجمله، ومخصصٌ لعامه، ومقيدٌ لمطلقه امتثالاً لأمر الله في قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِللَّهِ عَلَى قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(1)</sup> الطيار، مساعد سليمان، التحرير في أصول التفسير، (جدة: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي، ط3، 1438هـ-2017م)، ص63-65.

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري في كتاب الآذان، باب التسبيح والدعاء في السجود، ج1، ص163، رقم (817).

<sup>(3)</sup> يُنظر: الباتلي، خالد عبد العزيز، التفسير النبوي: مقدمة تأصيلية مع دراسة حديثية لأحاديث التفسير النبوي الصريح، (الرياض: دار كنوز إشبيليا للنشر والتوزيع، ط1، 1432هـ-2011م)، ج1، ص54-55.

<sup>(4)</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات، (بيروت: دار الفكر، ط1، 1996م)، ج1، ص208.

### المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث المرفوعة

قاعدة: السُّنة النبوية مصدر للاستشهاد بها في اللغة

### شرح القاعدة:

تُعد السُّنة النبوية مصدراً في الاحتجاج به في العربية، نُقل عن الصفدي قوله في ابن مالك وهو إمام اللغة العربية: "كان أمة في الاطلاع على الحديث، فكان أكثر ما يستشهد بالقرآن، فإن لم يكن فيه شاهد عدل إلى الحديث، فإن لم يكن فيه شاهد عدل إلى أشعار العرب."(1).

وقد استدل علماء اللغة وأصحاب المعاجم اللغوية المشهورة من المتقدمين بألفاظ الحديث النبوي على إثبات معاني الكلمات العربية وتقرير القواعد الصرفية والنحوية، منهم "إماما اللغة: ابنا مالك وهشام، وأبو عمرو بن العلاء، والخليل، والكسائي والفراء، والأصمعي، وأبو عبيد، وابن الأعرابي، وابن السكيت، وأبو حاتم، وابن قتيبة، والمبرد، وابن دريد وأبي جعفر النحاس، وابن خالويه، والأزهري، والفارابي، والصاحب بن عباد، وابن فارس والجوهري، وابن بري، وابن سيده، وابن منظور، والفيروزآبادي"(2)، حتى عُبِّر عن شبه إجماع في هذه القاعدة بري، وابن سيده، وابن منظور، والفيروزآبادي"(2)، حتى عُبِّر عن شبه إجماع في هذه القاعدة

<sup>(1)</sup> السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، (القاهرة: مطبعة البابي الحلبي، د.ط.، 1964م)، ج1، ص134.

<sup>(2)</sup> فجال، محمود، الحديث النبوي في النحو العربي، (الرياض: أضواء السلف، ط2، 1417هـ-1997م)، ص100؛ الفاسي، محمد الطيب، شرح كفاية المتحفظ تحرير الرواية في تقرير الكفاية، تحقيق: علي حسين البواب، (الرياض: دار العلوم للطباعة والنشر، ط1، 1403هـ-1983م)، ص96.

بالقول: "لا نعلم أحدا من علماء العربية خالف في هذه المسألة إلا ما أبداه الشيخ أبو حيان في شرح التسهيل، وابن الضائع في شرح الجمل، وتابَعَهُما على ذلك الجلال السيوطي"(1). ومستند القول أن الرسول على هو أفصح العرب لساناً وأبرعهم بياناً، كيف لا وقد شهد على لنفسه بذلك قائلاً: "بُعِثت بجوامع الكلم"(2).

مثالها الحديث القدسي الذي ورد في ألفاظ الحمد لله والرحمن الرحيم في تفسير ابن أبي حاتم؟ عن جابر بن عبد الله هي قال: "قال رسول الله ي يقول الله: قسمتُ الصَّلاة بيني وبين عبدي، فإذا قال: الحمد لله ربّ العالمين، قال: مدحني عبدي، وإذا قال الرَّحمن الرَّحيم، قال: أثنى عليَّ عبدي "(3)، وفي رواية ابن عباس هي: "وإذا قال العبد الحمد لله قال: شكري عبدي "(4)، وفي رواية أبي هريرة هي: "قال حمدني عبدي، وعنه: "فإذا قال الرَّحمن الرَّحيم عبدي عبدي، وفي رواية أبي هريرة هي: "قال حمدني عبدي، وعنه: "فإذا قال الرَّحمن الرَّحيم

(1) الفاسي ص96.

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول النبي على بعثت بجوامع الكلم، ج9، ص91، رقم (7273)؛ ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، ج1، ص371، رقم (523). كلاهما عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: بعثت بجوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وبينا أنا نائم أتيت بمفاتيح خزائن الأرض، فوضعت في يدي».

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم المسند، ج1، ص155. ولم أجده عند غيره هكذا من حديث جابر بلفظ: "مدحني"، إلا أن السيوطي عزاها له في الدر المنثور في التفسير بالمأثور، بلفظ: "مدين"، ج1، ص19. قال ابن كثير في تفسيره: "وهذا غريب من هذا الوجه"، أي من طريق جابر، ج1، ص107. كذلك وردت لفظة "مدحني" عند البيهقي في الخلافيات بين الإمامين الشافعي وأبي حنيفة وأصحابه، باب القراءة خلف الإمام فرض، ج2، ص413، رقم (1799)، لكن من حديث أبي هريرة كذلك.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم المُسند، ج1، ص149. والحديث رواه البيهةي في شعب الإيمان، باب ذكر فاتحة الكتاب ج4، ص37، رقم (2147) عن ابن عباس، بلفظ: "قسمت الصلاة بيني وبين عبادي فاتحة الكتاب جعلت نصفها لي ونصفها لهم، وآية بيني وبينهم، فإذا قال العبد: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾، قال: الله عز وجل: عبدي دعاني باسمين رقيقين، أحدهما أرق من الآخر، فالرحيم أرق من الرحمن، وكلاهما رقيقان، فإذا قال: ﴿الحمد الله وقال:

قال: مجدىي عبدي أو أثنى على عبدي"(1).

والحديث القدسي هو "الحديث الذي يسنده النبي عَيَّهُ إلى الله، فيرويه النبي عَيَّهُ على أنه كلام الله تعالى "(2).

ميّزت الروايات بين الألفاظ المستعملة في بيان الحمد، فتارة جاءت بلفظ الحمد، وتارة بلفظ المدح، وأخرى جاءت بلفظ الشكر، مما يشير إلى أن معنى الحمد يختلف عن معنى المدح وعن معنى الشكر. كما اختلفت الروايات أيضا في التعبير عن الرحمن الرحيم، فمرة بلفظ الثناء ومرة بلفظ التمجيد، كل ذلك يشير إلى وجود فروقات في المعنى بينها. وبالرجوع إلى معاجم اللغة يتبين الآتي: فالحمد "يدل على خلاف الذم. يقال حمدت فلانا أحمده، ورجل محمود ومحمد، إذا كثرت خصاله المحمودة غير المذمومة. ولهذا سمي نبينا على محمدا، ويقال أحمدت فلانا، إذا وجدته محمودا"(3). وأما المدح فهو "يدل على وصف محاسن بكلام جميل. ومدحه يمدحه

شكرني عبدي وحمدني...."، قال السيوطي في الجامع الكبير: "وفي سنده ضعف وانقطاع، ويظهر لى أن فيه ألفاظا مدرجة من قول ابن عباس"، ج20، ص824-825.

الأمين، (الرياض: دار التوحيد للنشر والتوزيع، د.ط.، د.ت.)، ص23.

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، (دار إحياء التراث، بيروت، د.ط، د.ت) ج1، ص296، رقم (395)، بلفظ: "قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد: والحمد لله رب العالمين، قال الله تعالى: حمديي عبدي، وإذا قال: والرحمن الرحيم، قال الله تعالى: أتنى علي عبدي، وإذا قال: ومالك يوم الدين، قال: مجدي عبدي – وقال مرة فوض إلي عبدي – فإذا قال: وإياك نعبد وإياك نستعين، قال: هذا بيني وبين عبدي، ولعبدي ما سأل، فإذا قال: والعدن الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل". (2) الهروي، على سلطان محمد أبو الحسن نور الدين، الأحاديث القدسية الأربعينية، تحقيق: عبد العزيز مختار إبراهيم

<sup>(3)</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج2، ص100.

مدحا: أحسن عليه الثناء "(1). وأما الشكر فهو يأتي بمعنى "الثناء على الإنسان على معروف يوليكه"(2)، وقد يأتي بمعنى "الامتلاء والغزر في الشيء، يُقال: شكرت الشجرة، إذا كثر فيها"(3). وأما الثناء فهو "تكرير الشيء مرتين، أو جعله شيئين متواليين أو متباينين"(4). قال رسول الله يَجَّدُهُ الصدقة»(5) يعني لا تؤخذ في السّنة مرتين"(6). ومعنى مجَّدهُ "عَظَمَه، وأثنى عليه"(7)، "والماجد هو العالي الشأن في معاني صفاته"(8).

ذكر العسكري وجوها في الفرق بين الحمد والمدح منها: "أن المدح قد يكون منهيا عنه، كما قال الرسول عنه المناه ا

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ج5، ص308.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق ج3، ص207.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق ج1، ص391.

<sup>(5)</sup> أخرجه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب عن علي، بلفظ: "لا ثناء في الصدقة"، ج5، ص160، رقم (7814)؛ ورواه مرسلا: ابن أبي شيبة في المصنف، ج2، ص431، رقم (10734)؛ والبيهقي في الخلافيات بين الإمامين الشافعي وأبي حنيفة وأصحابه، ج4، ص388، رقم (3349).

<sup>(6)</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج1، ص391.

<sup>(7)</sup> الفيروزآبادي، أبو طاهر مجد الدين محمد، القاموس المحيط، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط8، 1426هـ-2995م)، ص318.

<sup>(8)</sup> العسكري، أبو هلال الحسن عبد الله سهل مهران، معجم الفروق اللغوية، تحقيق: الشيخ بيت الله بيات، (قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسيي، ط1، 1412هـ)، ص482.

<sup>(9)</sup> أخرجه أحمد في المسند، كتاب أحاديث رجال من أصحاب النبي على الب حديث المقداد بن الأسود، ج39، صحوحه أحمد في المسند، كتاب الزهد والرقائق، ص246، رقم (23824)، وفيه انقطاع لأن مجاهدا لم يدرك المقداد؛ أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد والرقائق، باب النهي عن المدح، إذا كان فيه إفراط وخيف منه فتنة على الممدوح، متصلا، بلفظ: «إذا رأيتم المداحين، فاحثوا في وجوههم التراب»، ج4، ص2297، رقم (3002).

"من لم يشكر الناس لم يشكر الله"(1)، كما أن نقيض المدح هو الهجاء، لكن الحمد نقيضه الذم. كما يبين أن الحمد "لا يكون إلا على إحسان والله حامد لنفسه على إحسانه إلى خلقه، فالحمد مضمن بالفعل، والمدح يكون بالفعل والصفة وذلك مثل أن يمدح الرجل بإحسانه إلى نفسه وإلى غيره وأن يمدحه بحسن وجهه وطول قامته ويمدحه بصفات التعظيم من نحو قادر وعالم وحكيم، ولا يجوز أن يحمده على ذلك وإنما يحمده على إحسان يقع منه فقط"(2).

وأما الشكر فقد صَنّف ابن قتيبة الفرق بينه وبين الحمد تحت باب سمّاه "معرفة ما يضعه الناس في غير موضعه"، مشيرا إلى أن الناس لا تفرق بينهما<sup>(3)</sup>، فالشكر يختلف عن الحمد بأن الشكر لا يكون إلا عن يد، والحمد يكون عن يد وعن غير يد"، فالحمد أعم من الشكر<sup>(4)</sup>.

وأما ما يُميّز الثناء عن المدح، فذلك أن الثناء كما جاء في معناه اللغوي هو تكرار الشيء، فهو تكرار الشيء، فهو تكرار المديح، ولذلك عُرِفت الفاتحة بالمثاني، من قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي﴾ [سورة الحجر:87]، لأنها تُكرر في كل ركعة(5).

\_\_\_\_

<sup>(2)</sup> العسكري ص201-203.

<sup>(3)</sup> ابن قتيبة، أبي محمد عبد الله مسلم، أدب الكاتب، تحقيق علي فاعور، (السعودية: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة، د.ط.، د.ت.)، ص36.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد مكرم، **لسان العرب**، (بيروت: دار صادر، ط3، 1414هـ)، ج4، ص423-424.

<sup>(5)</sup> يُنظر: العسكري ص150.

وأما التمجيد فقد أشار النووي إلى الفرق بينه وبين التحميد والثناء قائلاً: "التحميد الثناء بعميل الفعال والتمجيد الثناء بصفات الجلال، ويقال أثنى عليه في ذلك كله، ولهذا جاء جوابا للرحمن الرحيم لاشتمال اللفظين على الصفات الذاتية والفعلية"(1).

قاعدة: السُّنة النبوية بيان للقرآن الكريم.

# شرح القاعدة:

السُّنة النبوية بلا خلاف جاءت لتُبين للناس كافة ما أُجمل أو حَفي أو أَشكل في القرآن وجاءت موضّحة مراد الله من أوامره وأحكامه (2)، وقد قام الرسول على بذلك تنفيذا لأمره في: ﴿ وَأَنَرَلَنَا اللَّهِ مَن أوامره وأحكامه (2)، وقد قام الرسول على بذلك كان يفعل الصحابة عنى، فعن إليّك ٱلذِّكر لِتُبَيّن لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إِلَّهِ مَ إِلَيْهِ مَ إِلَيْهِ مَا يُحدِم السوة النبية عمران بن حصين في فذكروا عنده الشفاعة، حبيب بن أبي فضالة المكي كانوا جلوسا عند عمران بن حصين في فذكروا عنده الشفاعة، فقال رجل من القوم: يا أبا نجيد لتحدثونا بأحاديث ما نجد لها أصلا في القرآن، فغضب عمران بن حصين وقال لرجل: قرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: وجدت فيه صلاة المغرب ثلاثا، وصلاة العشاء أربعا، وصلاة الغداة ركعتين، والأولى أربعا، والعصر أربعا؟ قال: لا، قال: فعمن أخذتم هذا الشأن؟ ألستم أخذتموه عنا، وأخذناه عن رسول الله هي (3).

1) النووي، أبو زكريا محيى الدين يحي، شوح صحيح مسلم بن الحجاج، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، «

<sup>(1)</sup> النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى، شرح صحيح مسلم بن الحجاج، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط3، 1392هـ)، ج4، ص104.

<sup>(2)</sup> الباتلي ج1، ص30.

<sup>(3)</sup> أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، ج18، ص219, رقم (547)؛ أخرجه أبو داود في السنن، بلفظ آخر: " حدثنا صرد بن أبي المنازل، قال: سمعت حبيبا المالكي، قال: قال رجل لعمران بن حصين: يا أبا نجيد، إنكم لتحدثوننا بأحاديث ما نجد لها أصلا في القرآن فغضب عمران، وقال للرجل: «أوجدتم في كل أربعين درهما درهما، ومن كل كذا وكذا

ومثالها في تفسير ابن أبي حاتم الحديث القدسي المذكور في القاعدة السابقة، دلّ الحديث على أن البسملة لا تُعد آية من الفاتحة، فلو كانت كذلك لما بدأ القول بآية الحمد دون إياها. ومن ثم استنبط بعض العلماء حُكماً بأن المصلي غير ملزم بقراءتها في الصلاة المكتوبة (1). كما احتج بالحديث في المسألة الخلافية الواقعة بين العلماء في وجوب قراءة الفاتحة للمأموم خلف صلاة الإمام من عدمه (2).

هذه القاعدة وما تتضمن من مسائل فرعية فيها رد على من يزعم بوجوب الاكتفاء بالقرآن الكريم في التشريع ولا حاجة للسنة النبوية في ذلك، وهذا القول مردود وضال، إذ كيف يمكن الاكتفاء بالقرآن في تبيين الأحكام العملية، فالقرآن لم يُبين لنا صفة الصلاة من أقوال وأفعال وواجبات وأركان بالتفصيل. لذا لا يمكن أن يُفهم القرآن بمعزل عن السنة، فتلك دعوى يُراد بها هدم الدين وتقويض أركانه.

ومثالها قوله تعالى: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾، فقد فسر الرسول على الصراط المستقيم تارة

شاة شاة، ومن كل كذا وكذا بعيراكذا وكذا، أوجدتم هذا في القرآن؟» قال: لا، قال: «فعن من أخذتم هذا؟ أخذتموه عنا، وأخذناه عن نبي الله ﷺ»"، كتاب الزكاة، باب ما تجب فيه الزكاة، ج2، ص94-95، رقم (1561)، قال المحقق: ضعيف.

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن عبد البر، أبو عمر يوسف عبد الله محمد القرطبي، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، (المغرب: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، د.ط.، 1387هـ)، ج2، ص206-207.

<sup>(2)</sup> يُنظر: سويفي: أشرف زاهر محمد، والحلواني: محمد إبراهيم محمد، (2018)، قراءة الفاتحة للمأموم خلف الإمام: دراسة حديثية فقهية، مجلة مجمع، ع25، ص97-150.

بكتاب الله في حديث علي بن أبي طالب في (1)، وتارة بالإسلام (2) في حديث نواس بن سمعان الأنصاري في (3). فالرسول في أشار إلى ذات واحدة وهو الدين، لكنه عبّر في كل مرة بصفة من صفاته. وقد نوّه ابن كثير إلى هذا التفسير وأن هذه الأقوال مردها لشيء واحد، "فمن اتبع الاسلام فقد اتبع القرآن، وهو كتاب الله وحبله المتين، وصراطه المستقيم (4).

ومثالها في تفسير قوله تعالى: ﴿ لِلْمُتَقِينَ ﴾ [سورة البقرة:2]، عن "عطية السعدي ﴿ كَانَ مَن المُتَالِقُ وَكَانَ مَن المُتَالِقُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَا

توضيح الرسول على المتقين في الحديث جاء في بيان مجمل، إذ بيّن فيه عليه الصلاة والس, لام معنى المتقين وجعل لذلك المعنى ضابطًا محددا وهو ترك المشتبهات عليه التي هي في حقيقة الأمر لا بأس بما خوفا مما الوقوع في الحرام وهو الذي به البأس.

ابن أبى حاتم، التفسير، ج1، ص159.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق ج1، ص160.

<sup>(3)</sup> النواس بن سمعان خالد العامري الكلابي، له، به ولأبيه صحبة، وحديثه عند مسلم في صحيحه، سكن الشام، له صحبة ورواية، روى عنه: جبير بن نفير، وأبو إدريس الخولاني، وجماعة. ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، +6، ص+37، الذهبي، تاريخ الإسلام، +2، ص+27.

<sup>(4)</sup> ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل عمر القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي محمد سلامة، (د.م.: دار طيبة للنشر والتوزيع، ط2، 1420هـ-1999م)، ج1، ص139.

<sup>(5)</sup> هو عطية بن عروة، وقيل ابن عمرو، وقيل ابن سعد، وقيل ابن قيس السعدي، وجزم ابن حبان بأنه عطية بن عروة بن سعد، ووقع عند الطبراني والحاكم: عطية بن سعد، قيل: هو من بني سعد بن بكر. وقيل: من بني جشم بن سعد، صحابي معروف، له أحاديث، نزل الشام. ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، ج4، ص421.

<sup>(6)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص173.

ومثالها في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأُوْلَكِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [سورة البقرة:5]، "عن عبد الله بن عمرو، عن النبي على وقيل له: يا رسول الله: إنا نقرأ من القرآن فنرجو، ونقرأ من القرآن فنكاد أن نيأس، فقال: ألا أخبركم عن أهل الجنة وأهل النار؟ قالوا: بلى يا رسول الله. فقال: ألم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين - إلى قوله - المفلحون هؤلاء أهل الجنة. قالوا إنا نرجو أن نكون هؤلاء. ثم قال: إن الذين كفروا سواء عليهم - إلى قوله - عظيم هؤلاء أهل النار، لسنا هم يا رسول الله؟ قال: أجل"(1).

في الحديث جاء جواب النبي عليه الصلاة والسلام لما أشكل على الصحابة من آيات القرآن للعمل به، وبيّن لهم أن العمل بكتاب الله وفعل أوامره والتصديق بما جاء به سبب للفلاح والفوز بالجنة، وأن الكفر بالله جزاءه النار، وما داموا أتو بأسباب الإيمان واجتناب الكفر فليرجوا خيرا.

ومثالها في تفسير قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مِنْ وَالْعَيْبِ ﴾ [سورة البقرة: 3]، "عن تويلة ابنة أسلم ﴿ (2) قالت: صليت الظهر أو العصر في مسجد بني حارثة فاستقبلنا مسجد إيليا (3) فصلينا سجدتين ثم جاءنا من يخبرنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد استقبل البيت الحرام، فتحول الرجال

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص184.

<sup>(2)</sup> هي تويلة بالتصغير بنت أسلم، أو مسلم، الأنصارية الحارثية، من المبايعات، روى حديثها الطبراني، من طريق إبراهيم ابن حمزة الزبيري، عن إبراهيم بن جعفر بن محمود بن محمد بن سلمة، عن أبيه، عن جدته أم أبيه، ويقال فيها: تولة، أو نويلة. ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة ج8، ص59.

<sup>(3)</sup> هو مسجد بیت المقدس. ابن کثیر، البدایة والنهایة، ج1، ص187.

مكان النساء، والنساء مكان الرجال، فصلينا السجدتين الباقيتين مستقبلي البيت الحرام. قال إبراهيم: فحدثني رجال من بني حارثة أن رسول الله على حين بلغه ذلك قال: أولئك قوم آمنوا بالغيب"(1).

فاستشهاد النبي على بالآية هو بيان منه عليه الصلاة والسلام لصفة المؤمنين بالغيب، وإقرار بفعل الصحابة على الذين امتثلوا للأمر النبوي بلا تردد أو مناقشة لإيمانهم الغيبي وهو إيمانهم برسول الله وأنه المبلغ عن الله عز وجل.

#### شرح القاعدة:

أسماء الله تعالى وصفاته توقيفية، فلا مجال للعقل فيها، كما أنه لا مجال للعلم بما إلا من طريق الوحي؛ الكتاب والسنة. فما أخبر به الرسول على عن الله على هو الحق ويجب الإيمان به، فهو أعلم الخلق به وكلامه وحي كما وصفه الله على في كتابه: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ [قوم النجم: 3-4](3).

(2) آل حوفان، "قواعد في توحيد الأسماء والصفات"، مجلة جامعة الملك عبد العزيز، م27، ع5، ص98.

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص179.

<sup>(3)</sup> يُنظر: حسن، عثمان علي، منهج الإستدلال على مسائل الاعتقاد، (الرياض: مكتبة الرشد، ط9، 1435هـ- 2014م)، ج1، ص223.

مثال ذلك: أورد ابن أبي حاتم في تفسير اسم الرحمن، حديث ابن عباس عنى: "أَنَّ عُثْمَانَ بَنْ عَقَالَ: هُوَ اسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ اللهِ، وَمَا بَنْ عَقَالَ سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فَقَالَ: هُوَ اسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ اللهِ، وَمَا بَيْنَ سَوَادِ الْعَيْنَيْنِ وَبَيَاضِهِمَا مِنَ القرب" (1).

هذا الحديث فيه نوع من الإخبار عن الغيبيات والتي لا تُعلم إلا بالوحي، ولأن عثمان بن عفان هذا الحديث من لله يُعرف عنه النقل عن أهل الكتاب، لذلك يُستبعد أن يكون هذا الحديث من الإسرائيليات.

والصحابة عرب خُلص، فهم يفهمون كلام العرب، لذلك لم يُفسر الرسول على هم ما عُرف من القرآن باللغة، وإنما فستر لهم ما خفي عنهم مما عَلَّمَهُ الله في من الأمور الغيبية والتي أطلعها عليه وحده دونهم، وأمره ببيانها لهم (2)، ومنها أسماء الله في إنفاذا لقوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

### قاعدة الجمع بين الأحاديث بما يدفع وهم التعارض

## شرح القاعدة:

التعارض لغة من عارض، و "عارض الشيء بالشيء معارضة: قابله، ومنه حديث سراقة: أنه

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص148. قال ابن أبي حاتم في العلل: "قال أبي: هذا حديث منكر"، ج5، ص342. وكلام ابن أبي حاتم يشير إلى منهج المُحدثين وهو أحدهم، وذلك أنه أورد الحديث في كتابه التفسير بالرغم من نكارته.

<sup>(2)</sup> يُنظر: حمد، طه عابدين طه، ا**لتحرير في أصول التفسير**، (الدمام: مكتبة المتنبي، ط2، 1441هـ-2020م)، ص114.

عرض لرسول الله عليه وأبي بكر الفرس أي اعترض به الطريق يمنعهما من المسير "(1).

واصطلاحاً: تقابُل الدليلين على سبيل الممانعة في الظاهر، لكن بشيء من النظر يمكن معه الجمع بينهما أو ترجيح أحدهما"(2).

ومثالا لذلك في تفسير ابن أبي حاتم لقوله تعالى: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ [سورة الفاتحة: 7]، إذ لم يورد إلا حديث عَدِيِّ بْنِ حَاتِم، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ الْيَهُودُ، وَلا الضَّالِينَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ الْيَهُودُ، وَلا الضَّالِينَ النَّصَارَى (3). وفي رواية أخرى، عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِم قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَهُوَ جَالِسٌ فِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ: إِنَّ الْيَهُودَ مَغْضُوبٌ عَلَيْهِمْ، وَالنَّصَارَى ضُلالٌ (4).

نجد في الرواية الأولى تخصيص الرسول على المغضوب عليهم باليهود والضآلين بالنصارى، وقد نقل ابن أبي حاتم عدم الخلاف بين المفسرين من أهل السلف بقوله: "ولا أعلم في هذا الحرف اختلافا بين المفسرين" (5)، وحول هذه العبارة نقل الزركشي قول كل من الصيرفي وابن القطان، يقول: قال الصيرفي: "إنما يسوغ هذا القول لمن بحث البحث الشديد، وعلم أصول العلم، وحمله، فإذا علم على هذا الوجه، لم يجز الخروج منه؛ لأن الخلاف لم يظهر ولهذا

<sup>(1)</sup> ابن منظور، **لسان العرب**، مادة **عرض**، ج7، ص167.

<sup>(2)</sup> السلمي، عياض نامي عوض، أصول الفقه الذي لا يسع جهله، (الرياض: دار التدمرية، ط1، 1426هـ 2005م)، +1، +1، +1

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص 163.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص164.

لا نقول للإنسان عدل قبل الخبرة، فإذا علمناه بما يعلم به مسلم حكمنا بعدالته، وإن جاز خلاف ما علمناه. وقال ابن القطان: قول القائل: لا أعلم خلافا يظهر، إن كان من أهل العلم فهو حجة"(1). كما رجح ابن جزيّ التخصيص لوجه تقديم رواية النبي على، بقوله: "لرواية النبي على وجلالة قائله"(2)، وكذلك القرطبي بقوله: "تفسير النبي على أولى وأعلى وأحسن ... وكذلك كان اختيار الجمهور"(3).

ويؤيد التخصيص صياغة اللفظ في الرواية الأولى: "المغضوب عليهم اليهود"، فيه تعريف الصفة وجعلها مبتدأ، ومعلوم أن تعريف الجزأين في الجملة الخبرية يدل على الانحصار (4)، كما في قولنا: القائم زيد، أي لا غيره، فكان مقتضى ذلك أن الغضب خاص باليهود والضلال خاص بالنصارى. وقد ذكر المفسرون قرينة من النصوص القرآنية ترجح خصوص اليهود بالمغضوب عليهم في قوله تعالى: ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: 61]، وخصوص النصارى بالضلال في قوله تعالى: ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: 61]، وحصوص النصارى الضلال في قوله تعالى: ﴿وَبَا وَأَضَالُوا كَثِيرًا وَضَالُوا عَن سَوَلَهِ ٱلسَّبِيل ﴾ [سورة المائدة: 77] (5).

<sup>(1)</sup> الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد عبد الله، **البحر المحيط في أصول الفقه**، (د.م.: دار الكتبي، ط1، 1414هـ- 1994م)، ج6، ص488.

<sup>(2)</sup> يُنظر: ابن جزي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج1، ص67.

<sup>(3)</sup> القرطبي، أبو عبد الله محمد أحمد الخزرجي، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ط2، 1384هـ-1964م)، ج1، ص149-150.

<sup>(4)</sup> يُنظر: الدسوقي، محمد عرفة، حاشية الدسوقي على مختصر المعاني، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، (بيروت: المكتبة العصرية، د.ط.، د.ت.)، ج2، ص483؛ يُنظر: السبكي، بهاء الدين أحمد علي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: عبد الحميد الهنداوي، (بيروت: المكتبة العصرية للطباعة والنشر، ط1، 1423هـ-2003م)، ج1، ص405.

<sup>(5)</sup> يُنظر: ابن عطية، المحرر الوجيز، ج1، ص78؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج1، ص56.

من ناحية أخرى، يلفت الانتباه اختلاف ترتيب الألفاظ في الرواية الثانية، قوله على: "اليهود مغضوب عليهم"، فالإسم جاء مبتدأ، والخبر صفة نكرة متأخرة عن الأصل، كالقول: زيد قائم، فلا يمنع أن يكون هناك قائمين آخرين، ومن ثم فإن الصياغة لا تدل على الحصر. كما أن اللفظتين "مغضوب عليهم وضلال" جاءتا نكرتين في سياق الإثبات، والنكرة في سياق الإثبات اللفظتين "مغضوب عليهم وضلال" جاءتا نكرتين في سياق الإثبات، والنكرة في سياق الإثبات من القرآن تدل على لحوق الغضب والضلال بكثير تدل على الإطلاق(1). كذلك هناك آيات من القرآن تدل على لحوق الغضب والضلال بكثير من العصاة والكفرة غير اليهود والنصارى، كقوله تعالى: ﴿وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِذِ دُبُرَهُ وَ إِلّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ اللهُ فِنَةِ فَقَدْ بَاءً يِغَضَبِ مِن البَقرة: 108]، وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُتَبَدِّلِ ٱلْكُفْرَة عَبْر اليهود والنصارى، الله إسورة الانفال: 16]، وقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَبَدِّلِ ٱلْكُفْرُ

ويمكن الجمع بين الحديثين بأن من أخذ بالقول الثاني وهو جواز التعميم يوجه رأيه بأن تفسير الرسول على هذه الآية جاء من قبيل المثال<sup>(2)</sup>، بمعنى أن الرسول على ذكر اليهود والنصارى مثالا لذلك الحكم وليس على سبيل التخصيص، وذكر أفراد من العموم لا يُخصص الحكم، فذلك لا يمنع من مشاركة الآخرين معهما في الحكم، قال ابن عاشور: "فالمغضوب عليهم جنس للفرق التي تعمدت ذلك واستخفت بالديانة عن عمد، والضآلون جنس للفرق التي

\_

<sup>(1)</sup> الآمدي، أبو الحسن سيد الدين علي الثعلبي، **الإحكام في أصول الأحكام**، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، (بيروت: المكتب الإسلامي، د.ط.، د.ت.)، ج3، ص3.

<sup>(2)</sup> الطيار، مساعد سليمان، التحرير في أصول التفسير، (جدة: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي، ط3، 1438هـ-2017م)، ص131.

أخطأت الدين عن سوء فهم وقلة إصغاء"(1)، مع الاعتبار أن كلتا الروايتان سواء بالتخصيص أو التعميم لهما دلالة قطعية على دخول اليهود والنصارى في الخطاب، فلا يخرجان من الآية بأي صورة كانت، كما هو الحال مع بعض الفئات التي تحاول إخراجهما من التفسير بقولهم أن "المغضوب عليهم والضآلون ليسوا اليهود والنصارى ... وأن حصره يُسبب الكراهية والعنصرية"(2)، بدعوى إعادة قراءة النص بطريقة عبثية لا منهجية علمية.

<sup>(1)</sup> ابن عاشور، ا**لتحرير والتنوير**، ج1، ص196.

<sup>(2)</sup> هسبريس، الرباط، 17 يونيو 2014م؛ يُنظر: شحرور، محمد، محمد شحرور: غير المغضوب عليهم ولا الضآلين YouTube -.

## المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالأحاديث التي لها حكم الرفع

قول الصحابي الذي له حكم الرفع هو الذي يتضمن ألفاظا لا تُشعر بأنها مرفوعة إلى النبي عليه الله الله القرائن ما تُلِحقها بالحديث المرفوع(1).

# قاعدة: إخبار الصحابي عن نزول القرآن له حكم الرفع

# شرح القاعدة:

نزول القرآن على قسمين: ابتداءً وسبباً، وكلا النوعين إذا أخبر به الصحابي والذي شهد الوحي والتنزيل للقرآن فله حكم الرفع، إذ إنه معلوم أن هذا لا يتأتى له به إلا من طريق الرسول على والتنزيل للقرآن فله حكم الرفع، إذ إنه معلوم أن هذا لا يتأتى له به إلا من طريق الرسول الوحي والتنزيل القرآن فله حكم الرفع، إذ إنه معلوم أن هذا لا يتأتى له به إلا من طريق الرسول على الفرق المعلى الله المعلى الله المعلى الله المعلى قوله مسندا أي مرفوعا.

مثالها تفسير بسم الله، عن ابن عباس قال: "أول ما نزل جبريل عَلَيْتَ على محمد عِلَيْ قال له جبريل عَلَيْتِ على محمد عِلَيْ قال له جبريل قل: بسم الله يا محمد"(4).

<sup>(1)</sup> يُنظر: الجيطان، "الحديث الموقوف الذي له حكم الرفع: دراسة نقدية". مجلة جامعة الشارقة للعلوم الشرعية والدراسات الإسلامية، م16، ع1، ص383.

<sup>(2)</sup> يُنظر: السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد عبد الرحمن، فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي، تحقيق: علي حسين علي، (مصر: مكتبة السنة، ط1، 1424هـ 2003م)، ج1، ص156؛ يُنظر: الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج1، ص33.

<sup>(3)</sup> البغدادي، الخطيب أبو بكر أحمد على ثابت، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، تحقيق: محمود الطحان، (الرياض: مكتبة المعارف، د.ط.، د.ت.)، ج2، ص292.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص146، رواه الطبري في جامع البيان 1/ 115، ح (138)، قال ابن كثير في تفسيره 1/ 113: وهذا الأثر غريب، وإنما ذكرناه ليعرف، فإن في إسناده ضعفا وانقطاعا، والله أعلم.

ظاهر الحديث يُشير إلى أن ابن عباس على إما سمِعه مباشرة من رسول الله على أو سمِعه من صحابي آخر. فإن كان من النوع الأول فهو الأصل في الرواية ولا يتطرق إليه الاحتمال، وإن كان من النوع الثاني فهو يُعد نقلاً لا نصاً صريحاً (1)، والنقل عن صحابي آخر سمِعهُ من الرسول عن من النوع الثاني فهو يُعد نقلاً لا نصاً صريحاً (1)، والنقل عن صحابي آخر سمِعهُ من الرسول عن مناشرة يرفع الحديث إلى المرتبة الأولى والذي لا يتطرق إليه الاحتمال (2).

فهذا الحديث له حكم الرفع وإن لم يقع لفظه، يقول الحاكم في مستدركه في تفسير ابن عباس للفاتحة: "ليعلم طالب هذا العلم أن تفسير الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل عند الشيخين حديث مسند"(3). وقد جاءت شواهد أخرى تُعزز بأن البسملة كانت تنزل مع بداية كل سورة، فعن ابن مسعود هن، قال: "كنا لا نعلم فصل ما بين السورتين حتى تنزل بسير الله الرَّهُ الرَّهُ الرَّهُ وعن ابن عباس هن، قال: "كان النبي على لا يعرف فصل السورة حتى تنزل عليه: بِنسر الله الرَّهُ الرَّهُ

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك محمد عبد الكريم الشيباني، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق عبد القادر الأرنؤوط، مكتبة الحلواني، مطبعة الملاح، (د.م.: مكتبة دار البيان، ط1، 1389هـ-1969م)، ج1، ص90.

<sup>(2)</sup> ابن حجر، أبو الفضل أحمد علي محمد العسقلاني، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، تحقيق عبد الله ضيف الله الرحيلي، (الرياض: مطبعة سفير، ط1، 1422هـ)، ج1، ص131.

<sup>(3)</sup> الحاكم في المستدرك على الصحيحين، ج2، ص283، رقم (3021).

<sup>(4)</sup> أخرجه البيهقي في جامع شعب الإيمان، ج4، ص22، رقم (2129)، وفي الخلافيات بين الإمامين الشافعي وأبي حنيفة وأصحابه 2/ 273، رقم: (15)، وفيه: عمر بن الخجاج، قال البيهقي: هو عمر بن أبي خليفة، بصري ثقة.

<sup>(5)</sup> أخرجه أبو داوود في السنن، باب ما جاء فيمن جهر به، ج2، ص566، رقم (126)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين 1/ 355، رقم (845)، وصححه، وقال الخطيب في ذكر الجهر بالبسملة ص: 41: صححه الحاكم وغيره، قلت: له علة؛ فإن أبا داود أخرجه أيضا في المراسيل، وقال: قد أسند هذا الحديث، وهذا أصح، يعنى المرسل.

### قاعدة: الإخبار عن الأمور الغيبية له حكم الرفع

## شرح القاعدة:

قال ابن العربي: "إن الصاحب إذا قال قولاً لا يقتضيه القياس فإنه محمول على المسند إلى النبي ومذهب مالك ومذهب أبي حنيفة فيها أنه كالمسند" (1)، كالإخبار عن الأمور الغيبية من وصف للجنة أو النار، وأخبار الأمم السابقة والأمور المستقبلة من الفتن والملاحم، أو الحكم على تعيين ثواب أو عقاب لفعل من الأفعال، كل ذلك لا يتحصل لهم من باب الرأي والاجتهاد وليس منقولا عن لسان العرب، فهو له حكم الرفع (2).

وإن كانت الرواية عن تابعي، وهو يُعد من أئمة التفسير الآخذين من الصحابة، وصحّ سنده، وإن كانت الرواية عن تابعي، وهو يُعد من أئمة النقل مرسل(3).غير أن بعض أهل العلم أو اعتضد بمرسل آخر، فقد يقبل وله حكم الرفع أيضا لكنه مرسل(3).غير أن بعض أهل العلم قد قيّد ذلك بأن لا يكون اشتهر عنه النقل من أهل الكتاب، وأن لا يكون استند في ذلك على معرفته باللغة(4).

مثال: تفسير الحمد لله، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: قَالَ عُمَرُ: قَدْ عَلِمْنَا سُبْحَانَ اللَّهِ، وَلا إِلَهَ إِلا

<sup>(1)</sup> ابن العربي، القاضي محمد أبو بكر الإشبيلي المالكي، القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، تحقيق محمد عبد الله ولد كريم، (د.م.: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1992م)، ج1، ص207.

<sup>(2)</sup> يُنظر: ابن حجر، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، ج1، ص102، 138؛ السخاوي، فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي، ج1، ص156.

<sup>(3)</sup> يُنظر: السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، **الإتقان في علوم القرآن**، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ط.، 1432هـ-2011م)، ص90.

<sup>(4)</sup> يُنظر: ابن حجر، أبو الفضل أحمد على العسقلاني، النُكت على كتاب ابن الصّلاح، تحقيق ربيع هادي مدخلي، دار الراية، الرياض، ط3، 1415هـ، 532/2.

اللَّهُ، فَمَا الْحَمْدُ لِلَّهِ؟ فَقَالَ عَلِيُّ: كَلِمَةٌ رَضِيَهَا اللَّهُ لِنَفْسِهِ". وفي رواية أخرى "فما سبحان الله؟ فقال علي: كلمة أحبها لنفسه، ورضيها لنفسه، وأحب أن تُقال"(1).

وقد ورد في السُّنة أحاديث مرفوعة تؤيد هذا منها: فعن "جابر بن عبد الله على يقول: سمعت رسول الله على يقول: «أفضل الذكر لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمد لله»(2).

وقد ذُكِر أن عليا هم من الصحابة الذين كانوا أحيانا يروون الإسرائيليات في التفسير (3) وهو من قبيل الرخصة بذلك لقوله عليه الصلاة والسلام "حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج" (4)، ومن ثم فقد يُشكِل على المرء أن يُفرق في التداخل الحاصل في هذه الرواية بين أن تكون من الغيب الذي سمعه علي عن رسول الله على وأن تكون من الغيب الذي نقله عن أهل الكتاب. ويمكن حل هذا الإشكال بالأسباب الآتية:

(1) ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص151.

<sup>(2)</sup> أخرجه ابن ماجه في السنن، باب فضل الحامدين، ج4، ص712، رقم (3800)، والترمذي ج5/ ص 462، رقم: (3833)، في أبواب الدعوات باب ما جاء أن دعوة المسلم مستجابة، وقال: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(3)</sup> الزهراني، نايف سعيد جمعان، **الإسرائيليات في تفسير ابن جرير الطبري: الرواة والموضوعات والمقاصد**، (الخبر: تكوين للدراسات والأبحاث، ط1، 1439هـ-2018م)، ص66.

<sup>(4)</sup> أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ج4، ص170، رقم (3461).

ثانياً: بيّنت الدراسة الاستقرائية (2) والتي أحصت المرويات الاسرائيلية في تفسير الطبري عن طُرق يمكن أن تساعد في التفريق بين ذلك التداخل وهي:

- -1 النص، ويكون مذكورا صراحة من قبل الراوي أنه نقل إما من كتبهم أو رُواتهم.
- -2 القرائن سواء كانت لفظية كأن يُقال: "كُنا نُحدّث"، "ذُكِر لنا"، "بلغنا" في سياق المروية، أو حالية، كأن يكون الناقل للخبر أحد رواة أهل الكتاب مثل كعب الأحبار أو وهب بن منبه(3).

وبالنظر إلى الرواية، لم أجد أيا من هذين الطريقين في رواية على ، ومن ثم فهي أقرب للغيب الذي يمكن أن يكون سمِعَهُ من رسول الله ﷺ.

إضافة إلى ما سبق، فإن لفظة الحمد لله المركب لم تُذكر في كتب أهل الكتاب<sup>(4)</sup>، فعن ابن عباس هي، قال: بينما جبريل قاعد عند النبي الهي، سمع نقيضا من فوقه، فرفع رأسه، فقال: "هذا باب من السماء فتح اليوم لم يفتح قط إلا اليوم، فنزل منه ملك، فقال: هذا ملك

<sup>(1)</sup> الذهبي، محمد حسين، التفسير والمفسرون، ج4، ص10.

<sup>(2)</sup> الزهراني، الإسرائيليات في تفسير ابن جرير الطبري: الرواة والموضوعات والمقاصد، ص32.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق.

<sup>(4)</sup> وردت ألفاظ شبيهة ب"الحمد" مفردة والتي تتحدث عن نبوة النبي على بإسمه، ولم أجد مركب "الحمدلله"؛ ينظر: موقع الأنبا تكلا هيمانوت، الأسماء و الصفات من كلمة شبيهة به الحمد - كتاب هل تنبأ الكتاب المقدس عن نبي آخر يأتي بعد المسيح؟St-Takla.org | .

نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم، وقال: أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتمما نبي قبلك: فاتحة الكتاب، وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أعطيته"(1). فقوله عَلَيْتَهِمْ "لم يؤتمما نبي قبلك" وقوله "لن تقرأ بحرف منهما" قد يكون مؤشر إلى خلو كُتب أهل الكتاب منها، ويؤيده كذلك قول الرسول عِن لأبي بن كعب: "تحب أن أعلمك سورة لم ينزل في التوراة ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها؟ قال: نعم يا رسول الله، قال رسول الله عن النورة كيف تقرأ في الصلاة؟ قال: فقرأ أم القرآن، فقال رسول الله عن والذي نفسي بيده ما أنزلت في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها"(2).

مثال آخر: تفسير قوله تعالى: ﴿رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾، عَنْ أَبِي الْعَالِيَةِ: "رَبِّ الْعَالَمِينَ. قَالَ: الْإِنْسُ عَالَمٌ، وَالْجِنُ عَالَمٌ، وَمَا سِوَى ذَلِكَ ثَمَانِيَةً عَشَرَ أَلْفَ عَالَمٍ، أَوْ أَرْبَعَةً عَشَر أَلْفَ عَالَمٍ، مِنَ الْإِنْسُ عَالَمٌ، وَالْجُنُ عَالَمٌ، وَمَا سِوَى ذَلِكَ ثَمَانِيَةً عَشَر أَلْفَ عَالَمٍ، أَوْ أَرْبَعَ عَالَمٍ، وَمَا سِوَى ذَلِكَ ثَمَانِيةً عَشَر أَلْفَ عَالَمٍ، وَالْأَرْضِ وَالأَرْضُ أَرْبَعُ زَوَايَا، فَفِي كُلِّ زَاوِيَةٍ ثَلاثَةُ آلافِ عَالَمٍ، وَخَمْسُمِائَةِ عَالَمٍ الْمَلائِكَةِ عَلَى الأَرْضِ. وَالأَرْضُ أَرْبَعُ زَوَايَا، فَفِي كُلِّ زَاوِيَةٍ ثَلاثَةُ آلافِ عَالَمٍ، وَخَمْسُمِائَةِ عَالَمٍ حَلَقَهُمْ لِعِبَادَتِهِ" (3).

وعَنْ تَبِيعٍ، فِي قَوْلِهِ: رَبِّ الْعَالِمِينَ، قَالَ: "الْعَالَمِينَ أَلْفُ أُمَّةٍ، فَسُتُّمِائَةٍ فِي الْبَحْرِ، وَأَرْبَعُمِائَةٍ فِي الْبَحْرِ، وَأَرْبَعُمِائَةٍ فِي الْبَرِّ (4).

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم في المسند الصحيح المختصر، باب فضل سورة الفاتحة وخواتيم البقرة، ج1، ص554، رقم (806).

<sup>(2)</sup> أخرجه الترمذي في السنن، أبواب فضل القرآن، باب ما جاء في فضل فاتحة الكتاب، ج5، ص5، رقم (2875)، قال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص152.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص153.

تفسير التابعين أبي العالية وتبيع لرب العالمين فيه من الأخبار الغيبية وفيه عدّ وأرقام، ومعلوم أن مرويات بني اسرائيل تمتاز بذلك، لكنه قد ذُكِر سابقاً من أن الرواية إذا جاءت عن تابعي وكانت في الأمور الغيبية، وصحَّ سندها، وكان الراوي من أئمة التفسير الآخذين من الصحابة فهو في حكم الرفع لكنه مرسل. كما أن هناك من الأحاديث النبوية ما تتضمن أرقاما إخبارا عن الغيب، كقوله عِن وصف نار جهنم: "ناركم جزء من سبعين جزءا من نار جهنم. قيل: يا رسول الله؛ إن كانت لكافية قال: فُضِلت عليهن بتسعة وستين جزءا، كلهن مثل حرها"(1). فهل بالإمكان القول بأن التفسيرين لهما حكم الرفع؟

التابعون كانوا أكثر رواية عن أهل الكتاب من الصحابة، فقد بلغت نسبة مروياتهم من مجموع المرويات الواردة في تفصيل المجمل في تفسير الطبري 64% وتفسير رب العالمين هو من باب تفصيل محمل. مع الاعتبار أن تبيع هو ربيب كعب الأحبار وقد روى عنه آثارا(3).

غير أن تلك الدراسة الاستقرائية لم تُحص رواية أبي العالية التي هي محل الدراسة ضمن المرويات الاسرائيلية، والتي رواها الطبري أيضا في تفسيره (4). قد يعود السبب إلى خلوها من الضوابط التي وضعها الباحث من نص وقرائن لفظية وحالية كمؤشرات إلى أنها من كلام أهل

(1) أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب بدء الخلق، باب صفة النار وأنما مخلوقة، ج4، ص121، رقم (3265).

<sup>(2)</sup> الزهراني، الإسرائيليات في تفسير ابن جرير الطبري: الرواة والموضوعات والمقاصد، ص121.

<sup>(3)</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، ج2، ص214.

<sup>(4)</sup> الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق عبد الله عبد المحسن التركي، (د.م.: دار هجر للطباعة والنشر والإعلان، ط1، 1422هـ-2001م)، ج1، ص146.

الكتاب<sup>(1)</sup>. كما أن رواية تبيع لها شاهد من السُنة، فعن جابر بن عبد الله على قال: "... أن عمر عمر الله عمر الله على الله على الله على الله على الله الله على الله على

وعلى الرغم من أنّ أبا العالية من منتسبي المدرسة البصرية، والتي تميّزت باجتناب الرواية عن بني اسرائيل بسبب تتلمذ أصحابها على أيدي الصحابيّين ابن مسعود وأنس عن واللذيْن كانا يجتنبان تلك المرويات<sup>(3)</sup>، إلا أن أبي العالية مال إلى رأي المدرسة المكيّة في كثير من تأويلاته وذلك بسبب دنوه وقربه من ابن عباس هي (4)، ومن تلك الآراء الأخذ بالرخصة في الحديث عن بني اسرائيل، فيُحتمل أن تكون هذه الرواية إحداها.

ومثالها قول معاذ بن جبل في تفسير هُدًى لِّأَمُتَّقِينَ ﴾: "قيل لأبو عفيف ألا تحدثنا عن معاذ بن جبل، قال: بلى. سمعته يقول: يحبس الناس يوم القيامة في نقيع واحد فينادي مناد: أين المتقون؟ فيقومون في كنف الرحمن، لا يحتجب الله منهم ولا يستتر. قلت (5): من المتقون؟

<sup>(1)</sup> الزهراني، الإسرائيليات في تفسير ابن جرير الطبري: الرواة والموضوعات والمقاصد، ص32.

<sup>(2)</sup> أخرجه البيهقي في شعب الإيمان، باب في الصبر على المصائب، فصل في ذكر ما في الأوجاع والأمراض والمصيبات من الكفارات، ج12، ص412، رقم (9659)، قال أبو أحمد :قال عمرو بن علي: محمد بن عيسى بصري صاحب محمد بن المنكدر ضعيف منكر الحديث؛ الهيثمي، أبو الحسن نور الدين علي أبي بكر سليمان، المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي، باب أمارات الساعة، تحقيق: سيد كسروري حسن، (بيروت: دار الكتب العلمية، د.ط.، د.ت.)، ج4، ص430، رقم (1875) ولم أجده في المطبوع في مسند أبي يعلى الموصلي.

<sup>(3)</sup> يُنظر: الخضيري، محمد عبد الله، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، رسالة دكتوراه، (د.م.: دار الوطن للنشر، د.ط.، د.ت.)، ج1، ص575-576.

<sup>(4)</sup> يُنظر المرجع السابق ج1، ص291.

<sup>(5)</sup> القائل أبو عفيف، ودل ذلك قوله: سمعته يقول، ثم تتمة الرواية تُشير إلى أن معاذ ﷺ أجابه على سؤاله.

قال<sup>(1)</sup>: قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان، وأخلصوا لله العبادة فيمرون إلى الجنة."<sup>(2)</sup>. والحديث عن أحداث يوم القيامة وما يجري منها هو أمر غيبي لا يمكن للصحابي أن يعلمه ويُحدّث به دون أن يكون سَمِعَه من رسول الله على.

# قاعدة الجمع بين الأحاديث بما يدفع وهم التعارض(3).

مثالها قول ابن عباس في بسم الله، قال: "أول ما نزل جبريل عَلَيْ على محمد عَلَيْ قال له جبريل عَلَيْ على محمد عَلَيْ قال له جبريل قل: بسم الله يا محمد"(4).

مما صحت به الروايات أن هناك قولين لأول ما نُزِل من القرآن، القول الأول قوله تعالى: ﴿ اَقُرَأُ مِن القرآن، القول الأول قوله تعالى: ﴿ اَقُرَأُ مِن القررَبِكَ اللَّذِي خَلَقَ ﴾ [سورة العلق: 1] من حديث عائشة على أنّها قالت: "أول ما بدئ به رسول الله من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم ... حتى جاءه الحق وهو في غار حراء فجاءه الملك ... فقال اقرأ فقلت ما أنا بقارئ فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني فقال ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق خلق خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم ﴾ ... "(5) .

والقول الثاني حديث جابر بن عبد الله على قال: "سمعت النبي على الله عن عن

<sup>(1)</sup> القائل معاذ، جاء في فتح القدير للشوكاني: عن معاذ بن جبل أنه قيل له: من المتقون؟ فقال: قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان وأخلصوا لله العبادة. +1، +10، +10، +10 وعبادة الأوثان وأخلصوا لله العبادة.

<sup>(2)</sup> رواه ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص 174.

<sup>(3)</sup> قد تم شرح هذه القاعدة في هذه الرسالة ص32.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص 146.

<sup>(5)</sup> أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ،ج1، ص4، رقم (3).

فترة الوحي فقال في حديثه: فبينما أنا أمشي إذ سمعت صوتاً من السماء فرفعت رأسي فإذا الملك الذي جاءني بحراء على كرسي بين السماء والأرض، فَرُعِبتُ منه، فرجعت فقلت: زمّلوني فأنزل الله تعالى ﴿يا أيها المدثر﴾"(1).

وأما القول الثالث فهي الرواية التي بصدد الدراسة: رواية ابن عباس الله أن أول ما نزل جبريل عَلَيْتُ على الرسول الله هي البسملة.

والقول الرابع: أنما الفاتحة لحديث عمرو بن شرحبيل "أن رسول الله يَكِي قال لخديجة: إِن إِذَا خَلُوت وحدي سمعت نداءً، ... فلما خلا ناداه يا محمد قل ﴿ يِسْمِ اللَّهِ الرَّحَمَزِ ٱلرَّحِيمِ اللهِ عَلَيْ الرَّحَمَزِ الرَّحَمَدِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

نجد أن الأقوال ظاهرياً تُحدِث إشكالاً في تحديد أول ما نزل من القرآن، إلا أنه بالنظر والتأمل يمكن الجمع بينهم، فحديث عائشة هو أول ما نزل من القرآن ابتداءً، ثم عاود النزول بسورة المدثر، والدليل ما جاء في قول جابر ه: "فإذا الملك الذي جاءيي بحراء"، يُشير إلى النزول الأول. وفيما يتعلق بالجمع مع البسملة والفاتحة، فإن البسملة تنزل بالضرورة مع كل سورة منزلة(3).

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، ج1، ص4، رقم (4)، ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب بدء الوحى ج1، ص143، رقم (161).

<sup>(2)</sup> أخرجه البيهقي في **دلائل النبوة**، باب أول سورة نزلت من القرآن، ج2، ص158، قال السخاوي في ا**لأجوبة** المرضية: "وهو منقطع"، ج3، ص897.

<sup>(3)</sup> يُنظر: السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، **الإتقان في علوم القرآن**، تحقيق فواز أحمد زمرلي، دار الكتاب العربي، بيروت، د.ط.، 1432هـ-2011م، 76.

وأما الفاتحة فقد "تكون نزلت بعد سورة العلق وسورة المدثر" (1)، وهو ما جاء في صحيح مسلم، "عن ابن عباس قال: بينما جبريل قاعد عند النبي صلى الله عليه وسلم سمع نقيضا من فوقه فرفع رأسه فقال: هذا باب من السماء فتح اليوم ولم يفتح قط إلا اليوم فنزل منه ملك فقال: هذا ملك نزل إلى الأرض ولم ينزل قط إلا اليوم فسلم وقال: أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتمما نبي قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة لن تقرأ بحرف منها إلا أعطيته" (2).

قاعدة: الخطاب الموجه إلى الرسول ﷺ يشمل أمته إلا بقرينة تخُصّه.

#### شرح القاعدة:

الأصل في الخطاب أنه إذا أمر الله رسوله على بأمر أو نهاه عن شيء، دخلت الأمة في ذلك الخطاب بالعرف الشرعي لا باللغة، ما لم يقم دليل على اختصاصه بذلك الأمر أو النهي (3)، لأن الله على بعثه مُعلِماً للأمة وقدوة لهم وليبلغ الأمة ما شرعه لها عن طريقه، وأمر باستجابة أوامره بقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة النساء:64].

وفي قوله تعالى: ﴿ بِسَـهِ ٱللَّهِ ﴾، لم يأت الخطاب بشكل مباشر وإنما بشكل ضمني في صيغة

<sup>(1)</sup> البيهقي، دلائل النبوة، ج2، ص158.

<sup>(2)</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة، ج1، ص554، رقم (806).

<sup>(3)</sup> يُنظر: السلمي، أصول الفقه الذي لا يسع جهله، ص295؛ يُنظر: الزحيلي، محمد مصطفى، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، (سوريا: دار الخير للطباعة والنشر، ط2، 1427هـ-2006م)، ج2، ص74.

خبر "بسم الله"، وقد قدّر الكوفيون تعلق الباء بفعل محذوف، وهو أبدأ أو أتلو بسم الله(1)، والمتبين في موضع آخر من القرآن في قوله تعالى: ﴿ أَقَرّاً بِالسّول عَنْ بقوله: "قل يا محمد"، هو وفعل الأمر في الخطاب الذي وجهه جبريل عَلَيْنَ للرسول عَنْ بقوله: "قل يا محمد"، هو خطاب أمر تعليمي بالبسملة، والرسول عن مطالب بفعله، ولا توجد هناك قرينة تُشير إلى اختصاص هذا الأمر بالرسول عن، بل العكس، فهناك قرائن وردت في السّنة النبوية ما تفيد صراحة أن الخطاب يشمل أمة الرسول عن أيضا، كما بيّنتها الأحاديث في مواضع عديدة، كأمره عن بالتسمية عند الأكل، كما في حديث عائشة عند الأكل، كما في حديث عائشة وقالت: "قال رسول الله عنه إذا كل أحدكم طعاما فليقل بسم الله"(2)، وعند الصيد عندما سأله أبو ثعلبة الخشني أنه يُرسل كلبه في أرض صيد، فقال النبي عنه: "فما صدت بقوسك فاذكر اسم الله وكل"(3)، وقبل الوضوء لقوله عنه: "لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه"(4).

\_

<sup>(1)</sup> ابن جُزي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج1، ص48.

<sup>(2)</sup> أخرجه الترمذي في السنن، باب ما جاء في التسمية على الطعام، ج4، ص358 رقم (1858)، قال: حسن صحيح.

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب الذبائح والصيد، باب التسمية على الذبيحة ومن ترك متعمد، ج7، ص90، رقم (5496).

<sup>(4)</sup> أخرجه أبو داود في السنن، باب التسمية على الوضوء، ج1، ص25، رقم (101)، والترمذي في السنن، باب في التسمية عند الوضوء، ج1، ص37، رقم (25)، وقال: حسن.

## قاعدة: تأول الرسول ﷺ للقرآن هو نوع من أنواع التفسير النبوي

# شرح القاعدة:

فقد تأول الرسول على البسملة، تبياناً لما أريد بما وتفسيراً لها، وذلك بالتسمية في كل أموره قبل الابتداء بها. فعلى سبيل المثال لا الحصر، كان الرسول على يُسمّي عند الذبح، فعن أنس الله الله الله الله الله الله واضعا قدمه على صفاحهما، يُسمّي ويكبر، قال: «ضحى النبي على بكبشين أملحين، فرأيته واضعا قدمه على صفاحهما، يُسمّي ويكبر، فذبحهما بيده"(1)، خاصة أن التسمية عند الذبح جاء الأمر فيها نصاً في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُولُ مِمّا لَهُ يُذْكَرِ السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [سورة الانعام: 121]. كذلك كان على يأمر أصحابه بالتسمية كما ذُكِر سابقاً قبيل أفعالهم في العبادات كالوضوء، أو في شؤونهم اليومية من مأكل ومشرب وصيد.

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح، كتاب الذبائح والصيد، باب من ذبح الأضاحي بيده، ج7، ص101، رقم (5558).

# الفصل الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بآثار الصحابة والتابعين

المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالقرآن.

المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالسنة.

المبحث الثالث: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بدلالات الألفاظ واللغة.

المبحث الرابع: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بأقوال الصحابة.

### الفصل الثانى: القواعد التفسيرية المتعلقة بآثار الصحابة والتابعين

أخذ الصحابة تفسير القرآن عن رسول الله عن أذ إنه بيّن لهم معانيه كما بيّن لهم ألفاظه، وقد أشار العلماء إلى أسباب أهمية تفسيرهم ومنها: أنهم شهدوا التنزيل وعرفوا ووقائعه، ولهذا أثر في بيان معنى الآيات، قال الشاطبي: "متى جاء عنهم تقييدُ بعض المطلقات، أو تخصيص بعض العمومات، فالعمل عليه على الصواب، وهذا إن لم ينقل عن أحدهم خلاف في المسألة، فإن خالف بعضهم فالمسألة اجتهادية"(1).

أما أقوال التابعين في التفسير: ففيها خلاف بين العلماء: فبعضهم عدها من المأثور؛ لأن الغالب أنهم تلقوها عن الصحابة عن وبعضهم: عدها من التأويل والتفسير بالرأي والاجتهاد<sup>(2)</sup>. إن أجمعوا على شيء فلا يرتاب في كونه حجة ويكون مما تلقوه عن الصحابة، أما إذا اختلفوا: فلا يكون قول بعضهم حجة على بعض، وعلى من بعدهم، وحينئذ للمفسر للقرآن أن يرجح بينهم بالطرق والوسائل، التي يستفاد منها التفسير الصحيح، كالرجوع إلى لغة القرآن، أو السنة، أو عموم لغة العرب، أو أقوال الصحابة في ذلك<sup>(3)</sup>.

(1) الشاطبي، **الموافقات**، ج4، ص 128.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص158.

<sup>(3)</sup> ابن تيمية، مقدمة في أصول التفسير، ص 46.

## المبحث الأول: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالقرآن.

إن أعظم ما يفسر به القرآن الكريم هو القرآن نفسه، فقد أجمع العلماء على اعتباره المصدر الأول للتفسير، وهو أجل أنواع التفسير وأشرفها؛ إذ لا أحد أعلم بمعنى كلام الله جل جلاله من الله، إذ القرآن الكريم هو الأصل الأول، والعماد المتين لهذا الدين، ولا يمكن تحقق الإيمان دون الأخذ بما فيه جملة وتفصيلا(1).

قاعدة: "جميع حذوف القرآن من المفاعيل والموصوفات وغيرهما لا يُقدّر إلا أفصحها وأشدها موافقة للغرض"<sup>(2)</sup>.

## شرح القاعدة:

من معهود العرب في كلامهم أنهم "لا يقدرون إلا مالو لفظوا به لكان أحسن وأنسب لذلك الكلام، كما يفعلون ذلك في الملفوظ به "(3). فإذا دلت الآية على حذف متعلق، فإنه يُقدّر على أفصح ما جاء به، إما في سياق الآية أو مادلّت عليه آية أخرى، فكلام الله هو أفصح وأكمل الوجوه المُعبِّر عن مراده.

<sup>(1)</sup> يُنظر: الماتريدي، أبو منصور محمد محمد محمود، تفسير الماتريدي، تحقيق: مجدي باسلوم، (بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1426هـ-2006م)، ج1، ص316.

<sup>(2)</sup> العز ابن عبد السلام، أبو محمد عبد العزيز الحسن السلمي الدمشقيّ، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، تحقيق: عثمان حلمي قره، (د.م.: مطبعة عامرة، د.ط.، 1312هـ)، ص9.

<sup>(3)</sup> يُنظر: المرجع السابق.

ومثالها: تفسير ابن عباس في في قوله تعالى: بِسْمِ اللهِ، قال: "اقْرَأْ بِذِكْرِ رَبِّكَ، قُمْ وَاقْعُدْ بِنِكْرِهِ" (1)، هنا قدّر ابن عباس المحذوف من الكلام بأنه فعل تقديره اقرأ، وهو ما اختاره الكوفيّون (2)، والأصل الذي اعتمده في تفسيره قوله تعالى: ﴿ اَقُرَأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ الكوفيّون (2)، والأصل الذي اعتمده في تفسيره قوله تعالى: ﴿ اَقُرُأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ [سورة العلق:1]، وقول تعالى: ﴿ وَقُلْمُ الصَّلَوَةَ فَالْذَكُرُواْ ٱللّهَ قِيكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ [سورة النساء:103]، وإن لم يُصرّح بهما.

كما يُلاحظ أن ابن عباس على حمل الخبر على صيغة الأمر استنادا على آيات القرآن، كما استند على قول جبريل عَلَيْكِين، وذلك منهج ابن عباس في التفسير، فقد كان "إذا سُئِل عن الأمر فكان في القرآن أخبر به، وإن لم يكن في القرآن وكان عن رسول الله على أخبر به، فإن لم يكن في القرآن وكان عن رسول الله على أخبر به، فإن لم يكن قال فيه برأيه"(3).

قاعدة التفسير بمفهوم المخالفة.

#### شرح القاعدة:

"المفهوم هو ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق وهو قسمان: مفهوم موافقة ومفهوم مخالفة؛ فالمفهوم المنطوق، والثاني ما يخالف حكمه المنطوق "(4)، وبعبارة أخرى: ما كان

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص146.

<sup>(2)</sup> يُنظر: ابن جُزيّ، التسهيل لعلوم التنزيل، ج1، ص48.

<sup>(3)</sup> أخرجه الدارمي في السنن، باب الفتية وما فيه من الشدة، ج1، ص71، رقم (166)، وابن أبي شيبة في المصنف في الإحاديث والآثار، باب في القاضى ما يبدأ به في قضائه، ج4، ص533، رقم (22994).

<sup>(4)</sup> السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق مركز الدراسات القرآنية، (السعودية: مجمع الملك فهد، ط1، د.ت.)، ج4، ص1493.

حكم المسكوت عنه مخالفا لحكم المنطوق $^{(1)}$ .

مثالها، قول الحسن في اسم الرَّحمن: "الرَّحمن اسم لا يستطيع الناس أن يَنْتَحِلُوهُ" ( $^{(2)}$ )، وقد تضمن التفسير مفهوم مخالف لمعنى لازم لمنطوق اسم الرحمن بأنه لا يستطيع الناس أن يتسموا به، قال أبو السعود: "لما تسمّى بالرحمن وأثبت لنفسه صفة الرحمن، دلت على امتناع ثبوتِها لما عداه على الإطلاق وهو المعنى بالاختصاص" ( $^{(3)}$ )، وهو ما أشار إليه الطبري بقوله: "إجماع الأمة على منع التسمّي به جميع الناس" ( $^{(3)}$ ).

ومثالها، تفسير ابن عباس الله للفظ الرَّحِيمِ: "الرقيق الرفيق لمن أَحَبَّ أن يَرْحَمَه، البعيد الشَّديد على من أحب أن يُعَنِّفَ عَليه العذاب"(5).

بالنظر إلى الشق الثاني، نجد أن ابن عباس ف فستر منطوق الرحيم بضد ما يخالفه من مفهوم الصفة، وهو البعيد الشديد على من يخالف أوامره بالعذاب. ويؤيد استنباط تفسيره قوله تعالى: ونبِيّ عِبَادِي أَنّ أَنّا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ وَ وَأَنّ عَذَاهِ هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [سورة الحجر: 49-50]. ومثالها تفسير ابن عباس ف قوله تعالى: هملافي يَؤهِ ٱلدِّينِ ﴾ بمفهوم المخالفة مستدلا صراحة بآيات في مواضع أخرى من القرآن. يقول: "لا يملك أحدٌ في ذلك اليوم معه حكما

<sup>(1)</sup> يُنظر: الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج2، ص257.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص156.

<sup>(3)</sup> أبو السعود، محمد محمد العمادي، تفسير أبي السعود، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ط.، د.ت.)، ج1، ص16.

<sup>(4)</sup> الطبري، جامع البيان، ج1، ص134.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص148.

### كملكهم

في الدنيا" (1)، ثم قال: ﴿ لَا يَتَكُلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [سورة السا: 38]. وقال: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ [سورة الله وحده هو الذي يملك ويتصرف ذلك اليوم، لكن النبياء: 28]. (2). فمنطوق لفظ مالك أن الله وحده هو الذي يملك ويتصرف ذلك اليوم، لكن مفهوم المخالفة منه يدل على أن جميع ملوك وجبابرة الدنيا والذين كانوا ينازعون الله سبحانه وتعالى في ملكه لا يملكون شيئا في ذلك اليوم، ولا يستطيعون حتى الكلام والشفاعة كما كانوا يفعلون في الدنيا من أمر ونحي (3)، ويُسمى أبو السعود إضافة الملك لله "بالاختصاص"، وهو أنه لمّا أثبت الله لنفسه صفة تملك يوم الدين، دل ذلك على امتناع ثبوت الملك لغيره على الإطلاق (4).

(1) ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص157.

<sup>(2)</sup> أخرجها ابن أبي حاتم باختصار، وأتممتها من تفسير الطبري ج1، ص150.

<sup>(3)</sup> يُنظر: الطبري، جامع البيان، ج1، ص149.

<sup>(4)</sup> يُنظر: أبو السعود، تفسير أبي السعود، ج1، ص16.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص157.

<sup>(6)</sup> يُنظر: الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج1، ص47.

سبيل المثال لا الحصر، قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلّا تَعَبُدُواْ إِلّا ﴾ [سورة الإسراء:23]، ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلّا لِيعَبُدُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهِينَ حُنَفَآءَ ﴾ [سورة البينة:5]، فالآيات تتضمن اثباتا ونفيا، ومثله كان تفسير ابن عباس. ويُلاحظ أن ابن عباس ﴿ مَل معنى العبادة على التوحيد والخوف والرجاء، وهو اللازم من المعنى لقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي ٓ أُمِرْتُ أَنَ أَعَبُدَ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدّينَ ﴾ [سورة الزمر:11]، و"العبادة لا تتم إلا بالخوف والرجاء لقوله تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَإِنّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا ﴾ [سورة الإسراء:57] " (1).

وكذلك فَهِم قتادة بأن العبادة هي التخلص من عبادة غير الله إلى الله وحده فقال فِي قوله: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ فَوْلَا اللهُ العبادة، وأن تستعينُوهُ على أمْرَكُم أن الله أن يكون استدلاله من الآيات ما ذُكِرت سابقاً، فهو أحد تلاميذ ابن عباس.

ومثالها أيضا، تفسير ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَبِٱلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِتُونَ﴾، قال: "أي [لا](3) هؤلاء الذين يزعمون أنهم آمنوا بما كان قبلك ويكفرون بما جاءك من ربك"(4)، فيه تعريض بمفهوم المخالفة لمنطوق الآية، وهو أن الذين يكفرون بما أُنزِل إليك لا يوقنون بالآخرة.

(1) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل عمر الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق محمد حسين شمس الدين، (بيروت: دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1419هـ)، ج5، ص82.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص158.

<sup>(3)</sup> حرف لا، ساقطة من تفسير ابن أبي حاتم، وذكرها الطبري في تفسيره ج1، ص252، ومع وجودها يستقيم الكلام، فيصبح المعنى: أن الذين أمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك هم الذين يوقنون بالآخرة، لا هؤلاء الذين الذين يزعمون أنهم آمنوا بما كان قبلك ويكفرون بما أنزل إليك.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص182.

والتفسير الذي ذكره ابن عباس بمفهوم المخالفة، نجده في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنْ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنْ لَكُمْ مَا مَعَهُمْ ﴾ [سورة البقرة: 91].

قاعدة: القرائن الدالة على مراد المتكلم تُرشد إلى بيان المجملات وتعيين المحتملات<sup>(1)</sup>. شرح القاعدة: القرينة هي تبيان معنى خطاب الشارع وتفسيره<sup>(2)</sup>، فهي تُعين على فهم مراد الله هي الله هي الله هي مكان فإنه قد فُسِّرَ في موضع آخر، وما اخْتُصِر من مكان فقد بُسِطَ في موضع آخر"(3).

ومثالها: قوله تعالى: (الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ)، جاءت لفظة العالمين مجملة، فبيّنها ابن عباس في تفسيره بقوله: "له الخلق كُلُّهُ، السماوات كُلُّهُنَّ ومن فيهنّ، والأرضون كُلُّهُنَّ ومن فيهنّ، والأرضون كُلُّهُنَّ ومن فيهنّ، وما بينهنّ مما لَا يُعْلَم "(4)، والتفسير مشابه في جواب موسي عَلَيْتَ لِا على سؤال فرعون في قوله تعالى: ﴿قَالَ فَرَعُونُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنْتُم

(1) يُنظر: ابن حجر، أبو الفضل أحمد علي العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، (بيروت: دار المعرفة، د.ط.، 1379)، ج4، ص184.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الشيرازي، أبو اسحاق إبراهيم على يوسف، التبصرة في أصول الفقه، تحقيق: مفيد محمد ومحمد علي، (المدينة المنورة: مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، ط1، 1406هـ-1985م،) ج1، ص183؛ يُنظر: السادة، نورة علي خليفة، السياق وأثره في الترجيح دراسة أصولية، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الشريعة، قسم الفقه وأصوله، (قطر: جامعة قطر، 2019م)، ص27.

<sup>(3)</sup> ابن تيمية، أبو العباس تقي الدين أحمد عبد الحليم، مقدمة في أصول التفسير، (بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ط.، 1490هـ-1980م)، ص38.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص152.

مُّوقِنِينَ ﴾ [سورة الشعراء :23، 24].

ومثالها أيضا، ورد تفسير آخر لابن عباس في قوله تعالى: (رَبِّ الْعَالَمِينَ) أنه "قال الجن والإنس" (1)، ونجده في سياق قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [سورة الذاريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو للثقلين، وقد بعث الله الداريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو للثقلين، وقد بعث الله الداريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو للثقلين، وقد بعث الله الداريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو المثقلين، وقد بعث الله الداريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو المثقلين، وقد بعث الله الداريات:56]، إذ إن محل الخطاب في العبادة والاستعانة في الفاتحة هو المثقلين، وقد بعث الله الفاتحة الله المؤلفة المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة المؤ

ولا تعارض بين التفسيرين، إذ إن الجن والإنس جزء من خلّق الله، ويكون هذا ضمن التفسير بالمثال وهو "أن يعمد المُفسِّر إلى لفظ عام، فيذكر فرداً من أفراده على سبيل المثال لهذا الاسم العام، لا على سبيل التخصيص أو المطابقة"(3).

ومثالها قَوْلُهُ تعالى: ﴿يَوَمِ ٱلدِّينِ ﴾، قال ابن عباس ﷺ: "الدين يوم حساب الخلائق وهو يوم القيامة يُدينهم بأعمالهم، إن خيرا فخير، وإن شرا فشر إلا من عفا عنه "(4) [فالأمر أمره. ثم قال: ﴿أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ ﴾ [سورة الأعراف:54]](5). فصل ابن عباس ﷺ ما سيحدث في يوم القيامة، واستدل بالقرآن في تفسيره صراحة. وهناك موضع آخر وقع فيه سؤال وجواب عن

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ج1، ص154.

<sup>(2)</sup> يُنظر: القرطبي، أبي عبد الله محمد أحمد أبي بكر، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: عبد الله عبد المحسن التركي ومحمد رضوان عرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط1، 1434هـ-2013م)، ج1، ص213.

<sup>(3)</sup> الطيار، مساعد سليمان ناصر، التفسير اللغوي للقرآن الكريم، (الرياض: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، ط2، 1427هـ)، ص664.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص157.

<sup>(5)</sup> أورد ابن أبي حاتم الرواية حتى إلا من عفا عنه، والزيادة من تفسير الطبري ج1، ص158.

يوم الدين ﴿وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمَّ مَا أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْعًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ومثالها قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ، قال ابن عباس ﷺ: "أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ يَقُولُ: الْمَلائِكَةِ وَالنّبِيّنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشّهَدَاءِ الَّذِينَ أَطَاعُونِي وَعَبَدُونِي " (1) ، وهذا التفسير يدخل في بيان مجمل، فلم يُبين هنا من هم الذين أنعم الله عليهم، وإنما أوضحهم في موضع آخر من القرآن والذي استدل به ابن عباس في تفسيره من قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ القرآن والذي استدل به ابن عباس في تفسيره من قوله تعالى: ﴿ اللّهَ عَلَيْهِم مِّنَ السّاء: 69] .

ومثالها قوله تعالى: ﴿هُدًى لِلمُتَقِينَ ﴾ قال ابن عباس ﴿ : "يقول الله سبحانه وبحمده: هدى للمتقين أي الذين يحذرون من الله عقوبته في ترك ما يعرفون من الهدى ويرجون رحمته بالتصديق بما جاء منه "(2). وتفسيره إما أن يكون مما جاء في سياق الآية من اللاحق وهو إيمانهم بالغيب وبأوامره، أو من قرينة خارجية من قوله تعالى: ﴿أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ عَانَاءَ ٱلْيَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا يَحَذَرُ الْاَحْوَرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِمِ الورة الزمر: 9]. فقد تلتها آية فيها خطاب موجه للمتقين ﴿ قُلْ يَعِبَادِ اللَّهِ النَّمِ الزمر: 9].

ومثالها تفسير ابن عباس لقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَاۤ أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَاۤ أُنْزِلَ مِن قَبَالِكَ ﴾ قال:

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص162.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ج1، ص(2)

"والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك أي يصدقونك بما جئت من الله، وما جاء به من قبلك من المرسلين، لا يفرقون بينهم ولا يجحدون بما جاؤوهم به من ربهم"(1)، وبقوله "لا يفرقون بينهم" نجده في قوله تعالى: ﴿ اَمْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا آَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ يفرقون بينهم" نجده في قوله تعالى: ﴿ اَمْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا آَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَلَى اللهِ وَمَكَتِهِ وَكُلُّ مِهُ اللهِ وَرَسُلِهِ وَكُلُّ مِهُ اللهِ وَمَكَتِهِ وَكُلُّ مِهُ العَموم.

#### •

### شرح القاعدة:

أن الفعل أو ما هو في معناه إذا أطلقه القرآن وحذف المتعلق به، فإن المعنى يفيد التعميم أكثر من التصريح<sup>(2)</sup>.

مثالها في قوله تعالى: وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: "وإِيَّاكَ نَسْتَعِين قال: على طاعتك وعلى المُورِنا كُلِّها"(3). ذكر ابن عباس المتعلق بالاستعانة، وهي طاعة الله سبحانه وتعالى، ولكي لا ينحصر المعنى في الطاعة فقط، استدرك بقوله وعلى أمورنا كلها، فعمم طلب الاستعانة بالله لتشمل أمور الحياة كلها، ويُستدل على ذلك بطلب موسى عَلَيْتَ فِي من قومه بأن يستعينوا بالله في أَسْتَعِينُواْ بِاللّهِ وَاصْبِرُوا اللّه وَاصْبِرُوا إِنَّ الْمَرْضَ بِلّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءً مِنْ عِبَادِهِ ﴿ اسورة الأعراف: 128].

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ج1، ص182.

<sup>(2)</sup> يُنظر: السعدي، عبد الرحمن ناصر عبد الله، القواعد الحسان لتفسير القرآن، (الرياض: مكتبة الرشد، ط1، 1420هـ-1999م)، ص43.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق ج1، ص158.

قاعدة "القرآن يُشْبِهُ بَعْضُهُ بَعْضًا وَيُرَدُّ بَعْضُهُ على بَعض"(1).

# شرح القاعدة:

القرآن يُفسر بعضه بعضاً، فإذا جاءت السياقات في معنى واحد كانت من المتشابه، وهو ما تشابه في المعاني، أي يشبه بعضه بعضا، وإن اختلفت الألفاظ<sup>(2)</sup>، وليس المتشابه المعنوي الذي هو مقابل المُحكم.

ومثالها تفسير ابن عباس لقوله تعالى: ﴿ أَهْ دِنَ ﴾ قال: "ألهمنا" (3)، فيكون ابن عباس قد عبر بلفظ القرآن من قوله تعالى: ﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ [سورة الشمس: 8]، ويقوي ذلك الترجيح أن اسم الإلهام "قليل الورود في كلام العرب ولم يذكر أهل اللغة شاهدا له من كلام العرب "(4)، وأن هذا اللفظ كما يصفه ابن عاشور "إن لم يكن من مبتكرات القرآن يكن مما أحياه القرآن لأنه اسم دقيق الدلالة على المعاني النفسية وقليل رواج أمثال ذلك في اللغة قبل الإسلام لقلة خطور مثل تلك المعاني في مخاطبات عامة العرب "(5).

ومثالها قوله تعالى: ﴿ أُوْلَيْهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ ﴾ [سورة البقرة:5]، قال ابن عباس على الله على على نور من ربحم، واستقامة على ما جاءهم "(6)، هنا فسر على لفظ الهدى بالنور وبالاستقامة،

<sup>(1)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج7، ص83.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، ص112.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص158.

<sup>(4)</sup> ابن عاشور، ج30، ص369.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق.

<sup>(6)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص183.

ونجده في قوله تعالى: ﴿ فُرُّ عَلَى نُورٌ يَهْدِى أَللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ [سورة النور:35].

### قاعدة حمل العام على الخاص

# شرح القاعدة:

العام هو استغراق اللفظ لجميع ما يصلح له بالوضع، والخاص هو "قصر العام على بعض أفراده"(1)، وورود العام والخاص معا، يجعل الخاص مقدما ويُحمل العام عليه.

ومثالها تفسير أبي الشعثاء جابر بن زيد<sup>(2)</sup> لقوله تعالى ﴿يِسْحِراللّهِ قال: "اسم الله الأعظم هو الله. ألا ترى أنه في جميع القرآن يبدأ به قبل كل اسم"<sup>(3)</sup>، من المحتمل أنه استدل بالقرآن في توجيه تفسيره لاسم الله واختصاصه بهذه التسمية استثناءً من باقي أسماء الله الحُسنى، إذ أنه يبدأ به قبل سائر الأسماء كلها، أي أنها تأتي بعده، ولا يأتي بعد شيء منها، ويُحتمل أن يكون يبدأ به قبل سائر الأسماء كلها، أي أنها تأتي بعده، ولا يأتي بعد شيء منها، ويُحتمل أن يكون دليله قوله تعالى: ﴿هُوَ اللّهُ اللّهِ اللهُ إِلّهُ هُوّ عَلِيمُ الْفَيْمِ وَالشّهَدَةِ هُوَ الرّحَمَنُ الرّجِيمُ ﴿ هُو اللّهُ عَمّا اللّهِ عَمّا اللهِ عَمّا اللهِ عَمّا اللهِ عَمّا اللهُ عَلَيْ الْمُهَامِنُ الْعَزِيرُ الْجَبّارُ الْمُتَكِيمُ اللّهَ عَمّا اللهِ عَمّا اللهِ عَمّا اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> السلمي، أصول الفقه الذي لا يسع جهله، ص285، 321.

<sup>(2)</sup> أبو الشعثاء، جابر بن زيد الأزدي اليحمدي، مولاهم، البصري الخوفي، (ت: 93هـ)، كان من كبار أصحاب ابن عباس، وروى عنه: عمرو بن دينار، وقتادة، وأيوب السختياني، قال عطاء، عن ابن عباس، قال: لو أن أهل البصرة نزلوا عند قول جابر بن زيد لأوسعهم علما عما في كتاب الله، وعن ابن عباس، قال: تسألوني عن شيء وفيكم جابر بن زيد؟، وعن عمرو بن دينار، قال: ما رأيت أحدا أعلم من أبي الشعثاء، وقال ابن الأعرابي: كانت لأبي الشعثاء حلقة في جامع البصرة يفتي فيها قبل الحسن، وكان من المجتهدين في العبادة، وقال قتادة يوم موته: اليوم دفن علم أهل البصرة، أو قال: عالم العراق. الذهبي، تاريخ الإسلام ج2، ص1199.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص147.

وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [سورة الحشر:22-24]، وقوله تعالى: ﴿قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَلَ ۚ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى﴾ [سورة الإسراء:110]،

### قاعدة التأسيس أولى من التأكيد

### شرح القاعدة:

إذا دار اللفظ في الكلام بين فائدتين إحداهما مستأنفة وأخرى مكررة، فإنه يُحمل على المستأنف، لأن حمله على فائدة سابقة والذي المستأنف، لأن حمله عليه تأسيس لفائدة جديدة، وهو أولى من حمله على فائدة سابقة والذي يُعد تأكيدا(1).

ومثالها، تفسير الضَّحَاك لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ قال: "الرحمن بجميع حَلْقِه، والرحيم بالمؤمنين خاصَّة"(2)، فسر الرحيم بتفسير يختلف عن الرحمن مع أنهما يشتركان في جذر واحد وهو رَحِم، وهذا فيه تأسيس لمعنى آخر، ويُحتمل أنه استدل على ذلك من القرآن، قال ابن كثير: "قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَى ﴾ [سورة طه:5] ذكر الاستواء على العرش باسمه الرحمن ليعم جميع خلقه برحمته، ثم قال ﴿وَكَانَ بِاللَّمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [سورة الأحزاب:43]، فخصهم باسمه الرحيم"(3).

<sup>(1)</sup> يُنظر: الزحيلي، محمد مصطفى، القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، (دمشق: دار الفكر، ط1، 1427هـ-2006م)، ج1، ص387.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص155.

<sup>(3)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج1، ص22.

وكذلك تفسير خالد بن صفوان التَّميمي قال: "هُما رقيقان أحَدُهُما أرق من الآخر"(1)، أي أكثر رحمة (2)، وقد يكون معناه أنه أخص رحمةً بالمؤمنين.

وقد وجّه ابن جرير هذا التفسير بقوله: "دلّ أحدهما على أن ذلك في الدنيا، ودلّ الآخر على أنه في الآخرة"، فرحمته تعالى التي هي من الرحمن، في الدنيا تكون بأنها تعم خلقه جمعيا، كما هو واضح، مؤمنهم وكافرهم في الرزق والصحة وسائر النعم، وأما في الآخرة فإن رحمته تُسوى بين الخلق جميعا في عدله وقضائه، فلا تُظلم نفس مثقال ذرة. وأما رحمته تعالى التي هي من الرحيم، فإنما خاصة بالمؤمنين في الدنيا بأن وفقهم إلى طاعته واجتناب معاصيه في حين خذل أهل الكفر عن ذلك، وفي الآخرة أن خصّهم برحمته دون الكافرين من النعيم والكرامة وجنات عدن (3).

قاعدة "مراعاة دلالة التضمن والمطابقة والالتزام".

### شرح القاعدة:

من لوازم التفسير مراعاة ما دل عليه منطوق ألفاظ القرآن مطابقة، وكذلك ما كان جزءًا منها بالتضمن، وما لزم من المعاني لتلك الألفاظ التي لم تُذكر فيها<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص156.

<sup>(2)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج1، ص39.

<sup>(3)</sup> الطبري، **جامع البيان**، ج1، ص127–128.

<sup>(4)</sup> السعدي، عبد الرحمن ناصر، طريق الوصول إلى العلم المأمول بمعرفة القواعد والضوابط والأصول، (الإسكندرية، دار البصيرة، ط1، 2000م)، ص31.

ومثالها، قوله تعالى: ﴿مَالِكِ يَوَمِ ٱلدِّينِ ﴾، فعن حُمَيْدٍ الأَعْرَجِ (1) قال: "يوم الجزاء" (2)، وصف حُميد يوم الدين بيوم الجزاء وهذا ليس على سبيل التخصيص وإنما أراد باللفظ الدلالة على جزء من معناه وهو ما سيتضمنه ذلك اليوم من أحداث كالنفخ والبعث والحساب ومنها الجزاء، فيُجازي الله العباد على أعمالهم، إن خيرا فخير وإن شرا فشر، ونجده في قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ تُحُزَوْنَ مَا كُنُهُ وَالْيَوْمَ تُحُزَوْنَ مَا كُنُهُ وَالْمِوْنَ ﴾ [سورة غافر:17]، وقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ تُحُزَوْنَ مَا كُنُهُ وَالْمِوْنَ ﴾ [سورة الجائية:28].

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> حميد الأعرج الكوفي القاص (ت: قبل 150 هـ)، روى عن: عبد الله بن الحارث المكتب صاحب لابن مسعود، وعنه: خلف بن خليفة، وابن نمير، وأبو يحيى الحماني، وعبيد الله بن موسى، ضعفه أبو زرعة وغيره، ينظر: الذهبي، تاريخ الإسلام ج3، ص852.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص(2)

## المبحث الثاني: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بالسُنّة

التفسير بالسُّنة يعني اجتهاد الصحابة وتابعيهم في الاستدلال بالسُّنة النبوية في بيان آيات القرآن وإن لم يذكروا الحديث<sup>(1)</sup>، وإحدى الطرق أن يُستنبط من التشابه بين ألفاظهم وألفاظ الحديث النبوي.

قاعدة: السُّنة النبوية بيان للقرآن الكريم.

## شرح القاعدة:

السُّنة النبوية جاءت لتُبين للناس كآفة ما أُجمل أو حَفي أو أَشكل في القرآن وموضّحة مراد الله من أوامره وأحكامه، وقد قام الرسول عِن بذلك تنفيذا لأمره في: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمَ ﴾ [سورة النحل: 44] (2). لذلك جعل الله في تحكيم السُّنة والعمل بمقتضاها شرطا للإيمان، قال تعالى: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فَنَا الله عَلَى الله عَلَى

ومثالها تفسير أبي الشَّعْثَاء جابر بن زيد في قوله تعالى: بِسْمِ اللَّهِ قال: "اسمُ الله الأعظم هو الله" (3)، وقد جاء اسم الله الأعظم في حديث الرسول عَيْنَ، "فعن أسماء بنت يزيد أن النبي

<sup>(1)</sup> يُنظر: المشد، عبد الرحمن عادل عبد العال، المفسرون من الصحابة دراسة وصفية، (الرياض: مركز تفسير للدراسات القرآنية، ط1، 1437هـ-2016م)، ج1، ص101-102.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الشاطي، **الموافقات**، ج4، ص311.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص147.

عَنِي قَالَ: اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين ﴿وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَاحِدٌ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَدُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [سورة البقرة:163]. وفاتحة آل عمران ﴿ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [سورة آل عمران ﴿ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [سورة آل عمران ﴿ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [عمران:2](1).

ومثالها تفسير ابن عباس لقوله تعالى: الرَّحِيمِ، قال: "الرقيق الرفيق لمن أحب أن يرحمه، البعيد الشديد على من أحب أن يعنف عليه العذاب"(2)، ويُحتمل أن يكون ابن عباس ق قد عبر بلفظ الرفيق والعنف لما وجده في قول رسول الله على من حديث عائشة عنه على أنه قال: "يا عائشة إن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف وما لا يعطى على ما سواه"(3).

ومثالها تفسير الضَّحَّاك لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ قال: "الرحمن بجميع حَلْقِه، والرحيم بالمؤمنين خاصَّة"(4). وقد بينت مسبقا كلام المفسرين عن كيفية اختلاف أثر الرحمن الرحيم على العباد من المؤمنين والكافرين في الدنيا والآخرة (5)، وأشارت السُّنة إلى الاختلاف بينهما

<sup>(1)</sup> أخرجه أبو داود في السنن، كتاب الصلاة، باب الدعاء، ج2، ص80، رقم: (1496)؛ والترمذي في السنن، كتاب الدعوات، باب جامع الدعوات عن رسول الله ﷺ، ج5، ص517، رقم (3478)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>.148</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص(2)

<sup>(3)</sup> أخرجه مسلم في المسند الصحيح المختصر، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، ج4، ص2003، رقم (2593).

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص155.

<sup>(5)</sup> المبحث الأول من هذه الرسالة: التفسير بالقرآن، ص61.

وإن كان بطريق غير مباشر، فعن عبد الرحمن بن سابط ، كان رسول الله على يدعو بحؤلاء الكلمات، ويُعلِّمُهُنّ: "اللهم فارج الهم، وكاشف الكرب، ومجيب المضطرين، ورحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما"(1).

ويُلحظ أن الرسول على لم يقل بأحد أسماء الله الحسنى في الدعاء دون الآخر، كأن يقول: رحمن الدنيا والآخرة، أو رحيم الدنيا والآخرة، وإنما قال رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما، مما يدل على أن كل اسم له مدلول وأثر يختلف عن الآخر عند اقترانهما، وفقا لقاعدة إذا اجتمعا افترقا وإذا افترقا اجتمعا(2).

ومثالها تفسير ابن عباس في قوله تعالى: الحُمْدُ لِلَهِ، قال: الحُمْدُ للله كلمة الشكر، وإذا قال العبد: الحُمْدُ لِلّهِ، قال: شكرني عبدي "(3). نجد هنا أن ابن عباس في قد استدل على تفسيره صراحة بحديث قسمتُ الصلاة بيني وبين عبدي، وكأنه يرى أن الشكر والحمد كلمتان بمعنى واحد، وهو الذي أشار إليه ابن جرير بقوله: "جميع أهل المعرفة بلسان العرب

(1) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف في الأحاديث والآثار، ج15، ص408، رقم (30486) مرسلا، ورواه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ج1، ص696، رقم (1898)، وصححه عن عائشة، رضي الله عنها قالت: دخل على أبو بكر، فقال: «هل سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم دعاء علمنيه؟» قلت: ما هو؟ قال: "كان عيسى ابن مريم يعلمه أصحابه قال: لو كان على أحدكم جبل ذهب دينا، فدعا الله بذلك لقضاه الله عنه: اللهم فارج الهم، كاشف الغم، مجيب دعوة المضطرين، رحمان الدنيا والآخرة ورحيمهما، أنت ترحمني، فارحمني برحمة تغنيني بما عن رحمة من سواك".

<sup>(2)</sup> يُنظر: الرباح، "قاعدة: إذا اجتمعا افترقا وإذا افترقا اجتمعا، تطبيقات عقدية على بعض أسماء الله الحسني"، مجلة العلوم الشرعية، م13، ع5، ص3371.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص149.

يوقعون كلا من الحمد والشكر مكان الآخر "(1).

ومثالها تفسير كَعْب لقوله في: الحُمْدُ لِلّهِ، قال: "ثناءٌ على الله"(2). جاء قول كعب مُوافقاً لعنى الحديث عن الأسود بن سريع أن النبي على قال: ليس شيءٌ أحب إليه الحمدُ من الله تعالى، ولذلك أثنى على نفسه فقال: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ﴾"(3). على الرغم من عدم إمكانية التثبت من لقاء كعب بالأسود أو روايته عنه، إلا أن لفظ الحمد لله بمعنى الثناء على الله قد ورد في الحديث، وهو موافق للغة.

ومثالها تفسير الضَّحَّاك لقوله تعالى: الْحُمْدُ لله، قال: "الْحَمْدُ رداءُ الرحمن"(4).

ويُلحظ أن لفظ [رداء] الذي عبر به المُفسّر قد جاء في السُّنة في الحديث القدسي عن أبي هريرة هويرة هو قال: "قال رسول الله عن قال الله عز وجل الكبرياء ردائي والعظمة إزاري فمن نازعني واحدا منهما قذفته في النار"(5)، وكذلك في حديثه عنه الذي أورده البخاري في تفسير الجنتين اللتين ورد ذكرهما في سورة الرحمن، قال عنه: "جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما وجنتان من ذهب آنيتهما وما فيهما وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء

<sup>(1)</sup> الطبري، جامع البيان، ج1، ص137.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص150.

<sup>(3)</sup> أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ج1، ص282، رقم (822)، بنحوه، وجاء مختصرا في البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب الغيرة، ج7، ص35، رقم (5220)، ومسلم في صحيحه، كتاب التوبة، باب غيرة الله تعالى وتحريم الفواحش، ج4، ص4112، رقم (2760) عن ابن مسعود مرفوعا، بلفظ: "وما أحد أحب إليه المدح من الله.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص150.

<sup>(5)</sup> أخرجه أبي داود في ا**لسنن**، كتاب اللباس، باب ما جاء في الكبر، ج4، ص59، رقم (4090).

الكبر، على وجهه في جنة عدن "(1).

ومثالها تفسير ابن عباس في قي قوله تعالى: رَبِّ الْعَالَمِينَ، قال: "له الخلق كله، السماوات كلهن ومن فيهن، وما بينهن مما يعلم ومما لا يعلم"(<sup>2</sup>)، وقد حدّث كلهن ومن فيهن، والأرضون كلهن ومن فيهن، وما بينهن مما يعلم ومما لا يعلم"(<sup>2</sup>)، وقد حدّث ابن عباس بنفسه عن دعاء كان يدعو به الرسول على قي قيام الليل وقد تضمن الدعاء لفظ رب السموات والأرض ومن فيهن<sup>(3)</sup>.

ومثالها تفسير ابن عباس في قوله رَبِّ الْعَالَمِينَ، قال: "الجِنُّ والإِنس" (4). وكذلك روى ابن عباس دعاء كان يدعو به الرسول على وقد خص ذكر الإنس والجن بقوله على: "أنت الحي الذي لا يموت والجن والإنس يموتون "(5) ، للدلالة على أنهما المعنيان في التكليف بالعبادة دون سائر المخلوقات.

ومثالها تفسير ابن عباس على قولِه تعالى: ﴿يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾، قال: "الدين يوم حساب

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب قوله ، ﴿ وَمِن دُونِهِ مَا جَنَّتَانِ ﴾ [سورة الرحمن:62]، ج6، ص145، رقم (4878).

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص152.

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء إذا انتبه بالليل، ج8، ص70، رقم (6317)، ومسلم ج1، ص532، رقم (769) باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص154.

<sup>(5)</sup> أخرجه البخاري 9/ 117، رقم: (7383)، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿وهو العزيز الحكيم﴾، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل، ج4، ص2086، رقم (2717).

قاعدة: حذف المعمول يفيد العموم.

وقد تم شرح القاعدة مسبقاً (3).

ومثالها تفسير ابن عباس في قوله في: ﴿وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوَةَ﴾، قال: "أي يقيمون الصلاة بفرضها"(5)، وتحديده بكملة [فرضها] قد يكون قياسا على ما جاء في الحديث القدسي "قال

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص157.

<sup>(2)</sup> أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين، باب تفسير سورة الفاتحة، ج2، ص284، رقم (3022)، موقوفا.

<sup>(3)</sup> المبحث الأول من هذه الرسالة: التفسير بالقرآن ص60.

<sup>(4)</sup> أخرجه الترمذي في السنن، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله على ج4، ص667، رقم (2516)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص180.

الله تعالى: وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه"(1).

ومثالها تفسير ابن عباس في في قوله في: ﴿وَمِمَّا رَزَقَتَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾، قال: "ينفقون يؤتون الزكاة احتسابا لها"(2)، وتعبيره ب "احتسابا" يُحتمل أن يكون قياسا على حديث "من صام رمضان إيمانا واحتسابا".

ومثالها تفسير ابن مسعود لقوله تعالى: ﴿ وَقُومُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ "فعن عبد الرحمن بن يزيد قال: ذكروا أصحاب محمد وإيمانهم عند عبد الله. فقال عبد الله ها: إن أمر محمد كان بيّناً لمن رآه، والذي لا إله غيره ما آمن مؤمن أفضل من إيمان بغيب. ثم قرأ: الذين يؤمنون بالغيب إلى قوله: ينفقون " (4). وهو بذلك يُفسر ها بأن الذين لم يروا الرسول ها وآمنوا به هو من قبيل الإيمان بالغيب، ويُؤيد ذلك حديث الرسول ها عن أقوام يأتون من بعد الصحابة ويؤمنون به ولم يروه فهم أعلى إيماناً، فعن أبي جمعة ها (5)، قال: تغدينا مع رسول الله على ومعنا أبو عبيدة بن الجراح ها قال: فقلنا: يا رسول الله أحد خيرٌ منًا، أسلمنا معك وجاهدنا معك؟ قال: «نعم،

(1) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب التواضع، ج8، ص105، رقم (6502).

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص181.

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب صوم رمضان احتسابا من الإيمان ج1، ص16، رقم (38)، ومسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان، 1/ 523، رقم (760).

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص177.

<sup>(5)</sup> هو جندب بن سباع أبو جمعة الأنصاري ويُقال الكناني، ذكره محمد بن الربيع الجيزي في الصحابة الذين شهدوا فتح مصر. وقال ابن سعد: وكان بالشام، ثم تحول إلى مصر، وأخرج الطبراني ما يدل على أنه أسلم أيام الحديبية، وذكره البخاري في فضل من مات بين السبعين إلى الثمانين. ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، ج7، ص57.

قوم یکونون بعدکم یؤمنون بی ولم یرویی(1).

قاعدة الصحابة إذا ثبت لهم قول عن الرسول على فهم لا يخرجون عنه.

# شرح القاعدة:

إذا تبين للصحابة دليل لقول عن رسول الله على الله على كلام غيره، وأدلة ذلك من الكتاب والسُّنة كثيرة. قال الشافعي: "من استبانت له سنة رسول الله على لم يكن له أن يدعها لقول أحد من الناس"(2).

ومثالها تفسير ابن عباس في قولِه في: غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ، قال: "ألهمنا دينك الحق، وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك له حتى لا تغضب علينا كما غضبت على اليهود، ولا تُضِلّنا كما أضْلُلْت النصارى"(3)، حدد ابن عباس في الفرقتين اللتين ذكرهما الرسول في قسيره.

(1) رواه أحمد في المسند، ج28، ص184، رقم (16977)، وقال الأرنؤوط: إسناده صحيح، وأخرجه الحاكم في مستدرك على الصحيحين، ج4، ص95، رقم (6992)، وقال الحاكم: صحيح.

<sup>(2)</sup> ابن قيم الجوزيه، أبي بكر محمد سعد الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، (2) ابن قيم الجوزيه، أبي بكر محمد سعد الدين، 1411هـ1991م) ج1، ص6.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص164.

#### المبحث الثالث: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بدلالات الألفاظ واللغة

من طرق التفسير الصحيحة التفسير بتراكيب لغة العرب وبأساليبهم في استعمال الألفاظ والمباني، إذ إن القرآن الكريم نزل بلسانهم، قال الله تعالى: ﴿وَهَلذَا لِسَانُ عَرَبِيُ مُّبِينُ ﴾ الألفاظ والمباني، إذ إن القرآن الكريم نزل بلسانهم، قال الله تعالى: ﴿وَهَلذَا لِسَانُ عَرَبِيُ مُّبِينُ هُ الله الله الله المرتبطة على معاني القرآن الكريم، ينبغي الإلمام بأدوات للوصول إلى ذلك، منها اللغة وقواعدها المرتبطة بدلالات ألفاظها، وهي كثيرة، لكن نورد منها ما هو متعلق بسورة الفاتحة والخمس آيات الأوائل من سورة البقرة.

قاعدة "ذكر أفراد العام بحكمه لا يخصصه".

#### شرح القاعدة:

ذكر بعض أفراد العموم لا يعني تخصيصه وإنما فائدته لنفي احتمال إخراجه من العام، ومثال ذكر بعض أفراد العموم لا يعني تخصيصه وإنما فائدته لنفي احتمال إخراجه من العام، ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ حَفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُسْطَى ﴾ [سورة البقرة:238]، فذكر الصلاة الوسطى ليس تخصيصا لها في الأمر بالمحافظة، وإنما الأمر يشمل الصلوات جميعها (1).

ومثالها في هذه الدراسة قول ابن عباس في قي قوله تعالى: بِسْمِ اللهِ، قال: "اقْرَأْ بِذِكْرِ رَبِّكَ، قَمْ وَاقْعُدْ بِذِكْرِه"(2). وتفسير ابن عباس في لا يعني تقييد البسملة في القيام والقعود، وإنما هو من قبيل إدخال أفراد في باب العموم، وإلا فالبسملة مطلوبة في جميع أمور المسلم كما جاء في

<sup>(1)</sup> الشنقيطي، محمد الأمين محمد المختار الجكني، نثر الورود شرح مراقي السعود، تحقيق: على محمد العمران، (جدة: مطبوعات مجمع الفقه الإسلامي، د.ط.، د.ت.)، ص101.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص146.

حديث النبي على: "يا غلام سم الله وكل بيمينك (1)"، وقوله على: "لو أن أحدكم إذا أتى أهله قال بسم الله" (2)، وقوله على للشخص الذي تعثرت دابته: "لا تقل تعس الشيطان فإنك إذا قلت بسم الله تصاغرت قلت تعس الشيطان تعاظم الشيطان في نفسه وقال صرعته بقوتي فإذا قلت بسم الله تصاغرت إليه نفسه حتى يكون أصغر من ذباب "(3).

قاعدة: "مراعاة دلالة التضمن والمطابقة والالتزام" (4)

# شرح القاعدة:

من لوازم التفسير مراعاة ما دل عليه منطوق ألفاظ القرآن مطابقةً، وكذلك ما كان جزءً منها بالتضمن، وما لزم من المعاني لتلك الألفاظ التي لم تُذكر فيها (5).

ومثالها قول ابن عباس في في لفظ الرَّحِيمِ، يقول: "الرَّقيق الرِّفيق لِمَن أحب أن يرحمَهُ، البعيد الشديد على من أحب أن يُعنِّفَ عليه العذاب" (6). فسر ابن عباس في الرحيم بما يقتضي منطوق لازم هذا الاسم من معنى وأثر خارجي على العباد وهو الرفق والرقة، وهو ما ذكره أبو السعود قائلاً: "الرحمة في اللغة رقة القلب والانعطاف، ومنه الرحم لانعطافها على ما فيها

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، ج7، ص68، رقم (5376).

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء، باب التسمية على كل حال وعند الوقاع، ج1، ص65، رقم (141).

<sup>(3)</sup> أخرجه أحمد في المسند، مسند البصريين، حديث رديف النبي على المسند، مسند البصريين، حديث رديف النبي المسند، عبد الموائد: "ورجاله كلهم رجال الصحيح"، ج10، ص132.

<sup>(4)</sup> السعدي، طريق الوصول إلى العلم المأمول بمعرفة القواعد والضوابط والأصول، ص31.

<sup>(5)</sup> يُنظر: المرجع السابق.

<sup>(6)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص148.

والمراد هنا التفضل والإحسان"(1).

ومثله أيضاً تفسير حُميْدٍ الأعرج في قول الله تعالى: ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ قال: "يوم الجزاء"(2). وقد فسر حُميد يوم الدين بيوم الجزاء بالتضمن أو بجزء من المعنى، إذ أن يوم القيامة يتضمن أحداث كثيرة من نفخ وبعث وجمع الخلق وبدء الحساب والميزان وتطاير الصحف والشفاعة، وجزاء العباد على أعمالهم كما قال ابن عباس عباس النها فخير وإن شرا فشر.

#### قاعدة ألفاظ القرآن كلها عربية

#### شرح القاعدة:

قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُ مُ اسورة إبراهيم: 4]، وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ نَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف: 2]، دلّت الآيات على أن الله ﷺ بعث الرسل بألسنة قومهم، ومنهم العرب، ليعقلوا أوامره ونواهيه، فلو كان بغير العربية لما فهموا منه شيئا لقوله تعالى: ﴿وَلَوْ جَعَلَنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوَلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ وَ إسورة فصلت: 44]. ولأن "لغة قريش أفصح اللغات العربية وأصرحها لبعدهم عن بلاد العجم من جميع جهاتهم" (3)، "نزل القرآن بلغتهم وعلى أساليب بلاغتهم، فكانوا كلهم يفهمونه ويعلمون معانيه في مفرداته القرآن بلغتهم وعلى أساليب بلاغتهم، فكانوا كلهم يفهمونه ويعلمون معانيه في مفرداته

<sup>(1)</sup> أبو السعود، تفسير أبي السعود، ج(1)

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص157.

<sup>(3)</sup> ابن خلدون، ولي الدين عبد الرحمن محمد، مقدمة ابن خلدون، تحقيق عبد الله محمد الدرويش، (دمشق: دار البلخي، ط1، 1425هـ-2004م)، ج2، ص378.

وتراكيبه"(1)، وهو قول جمهور العلماء من الأئمة وأهل اللغة(2)، قال أبو عبيدة تعقيبا على من ادعى أن بالقرآن ألفاظا غير عربية: "نزل القرآن بلسان عربى مبين، فمن زعم أن فيه غير العربية فقد أعظم القول"(3)، "ولا يلزم من وجود بعض الكلمات عند العجم أن لا تكون عربية أصلية، فقد يكون ذلك من اتفاق اللغات"(4).

ومثالها قوله تعالى: (الرَّحْمَن)، قال ابن عباس عن "الرَّحْمَنُ الفعْلانُ من الرّحمة، وهو من كلام العرب" (5). وهناك من ادعى أن العرب لا تعرف اسم الرحمن (6)، ودليلهم قوله تعالى عن إنكار الكفار لاسم الرحمن: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱللَّجُدُوا لِلرَّحْمَنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَنُ ﴾ [سورة الفرقان:60]، كذلك ما جاء في السُّنة النبوية في صلح الحديبية عندما أمر الرسول على عليا على بكتابة ﴿يِسَدِاللهِ مَا الرَّحْمَنُ الرَّحِيدِ ، قال سهيل بن عمرو —وهو يُمثل قريشا في المعاهدة -: أما (الرحمن) فوالله ما أدري ما هي، ولكن اكتب باسمك اللهم كما كنت تكتب ..." (7).

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> معمر، شباب، **دلالة الخطاب في القرآن الكريم**، رسالة ماجستير، كلية الآداب، اللغات والفنون، قسم اللغة العربية وآدابها، (الجزائر: جامعة وهران، 2007م)، ص38.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، ص289.

<sup>(3)</sup> أبو عبيدة، معمر المثنى التيمي البصري، مجاز القرآن، تحقيق محمد فؤاد سزكين، الخانجي الكتبي، مصر، ط1، 1374هـ-1954م، ص17.

<sup>(4)</sup> الثعلبي، أبو إسحاق أحمد إبراهيم، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق عدد من الباحثين (21) من طلبة الماجستير، (جدة: دار التفسير، ط1، 1436هـ-2015م)، ج19، ص245.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، 1/ 147.

<sup>(6)</sup> يُنظر: الطبري، جامع البيان، ج1، ص130.

<sup>(7)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب، ج3، ص193، رقم (2731).

غير أن هذا الكلام مردود عليه من عدة أوجه منها:

أولا: إن معرفة العرب باسم الرحمن قد تُبَت في القرآن في قول الله تعالى على لسانهم: ﴿وَقَالُواْ الله تعالى على لسانهم: ﴿وَقَالُواْ الله تعالى على لسانهم: ﴿وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّحْمَانُ مَا عَبَدْنَهُم ﴿ [سورة الله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّحْمَانُ مَا عَبَدْنَهُم ﴾ [سورة الزخرف:20] (1).

ثانيا: تفسير ابن عباس هن وهو يُعد حجة في اللغة بلا خلاف ويجب الاحتكام به (2)، "وقد تحصل له ذلك ببركة دعوة الرسول النه له بأن يُعلمه من التأويل، ثم ما أُوتي من فهم لتراكيب لغة العرب وسعة اطلاعه بعاداتهم وأشعارهم، إذ كان يلتمس فيها عربية القرآن "(3). ثالثا: يُعلّق ابن كثير على هذا الادعاء قائلاً: "وإنكار العرب لاسم الرحمن لجهلهم بالله وبما وجب له أي إنما هو جحود وتعنت في كفرهم، وقد نبّه على أنه قد وُجِد في أشعارهم في الجاهلية تسمية الله تعالى بالرحمن، قال ابن جرير: وقد أنشد بعض الجاهلية الجهال:

ألا ضربت تلك الفتاة هجينها ألا قضب الرحمن ربي يمينها وقال سلامة بن جندب الطهوى:

عجلتم علينا إذ عجلنا عليكم وما يشأ الرحمن يعقد ويطلق "(4).

<sup>(1)</sup> يُنظر: الحربي، حسين علي، منهج الإمام ابن جرير الطبري في الترجيح بين الأقوال التفسيرية، (الرياض: مركز تفسير للدراسات القرآنية، ط1، 1436هـ-2015م)، ص246.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الطيار، مساعد سليمان، التفسير اللغوي، (الرياض: دار ابن الجوزي، ط2، 1427هـ)، ص563.

<sup>(3)</sup> الخضيري، محمد عبد الله، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص383-385.

<sup>(4)</sup> ابن كثير، الحافظ أبي الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: يوسف عبد الرحمن المرعشلي. (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1406هـ-1986م)، ج1، ص22.

هذه الأدلة تُبين فساد دعوى أن اسم الرحمن —والتي هي من ألفاظ القرآن - من خارج لغة العرب.

## قاعدة كلام الشارع قد يأتي بصيغة الخبر ويحمل معنى الأمر

# شرح القاعدة:

قد تأتي الألفاظ في كلام الشارع بصيغة الخبر لكنها تُشرب معنى الأمر (1)، كقوله تعالى: 
﴿فَصِياهُ تُلَثَةِ أَيَّاهِ فِي ٱلْحُبِ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ يَلِكُ عَشَرَةٌ كَاهِلَةٌ ﴾ [سورة البقرة:196]، يقول أبو حيان في تفسير "عشرةٌ كاملة": "الصيغة خبر ومعناها الأمر، أي: أكملوا صومها، فذلك فرضها "(2). وفائدة هذا الأسلوب هو "التأكيد على فعل المأمور به، حتى كأنه أمر واقع، يتحدث عنه كصفة من صفات المأمور "(3).

ومثالها تفسير ابن عباس "الحُمْدُ لِلَهِ بأنه الاستجداء لله"(4)، والاستجداء من جَدَا، والألف والسين والتاء حروف زائدة تُفيد معنى الطلب، "واجْتَدَيْتُهُ واسْتَجْدَيْتُهُ بمعنى، إذا طلبت جَدُواهُ"(5)، و"الجدوى هي العطيّة، قال أبو ذؤيب:

(2) أبو حيان، محمد يوسف علي أثير الدين الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي محمد جميل، (بيروت: دار الفكر، د.ط.، 1420هـ)، ج2، ص270.

<sup>(1)</sup> يُنظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص330-333.

<sup>(3)</sup> ابن عثيميين، محمد صالح، الأصول من علم الأصول، (الدمام: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، د.ط.، 1430هـ)، ص19.

<sup>(4)</sup> استجداء في نسخة أسعد الطيب 1/26، استحذاء في نسخة جامعة أم القرى ج1، ص150، كُتبت استحذاء وهو في نفس المعنى من طلب العطية.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، مادة جدى، ج6، ص2299.

لأُنْبِئْت أَنَّا نجتدي الحَمْد، إنما ... تَكَلَّفُهُ من النُّفوسِ خِيارُها

أي تطلب الحَمْدَ"(1).

واستخدام الحمدلله كجملة إنشائية لا خبرية هو مما يُعرف في لغة العرب، وقد بيّنت الأشعار ذلك كما هو في قول ذي الرمّة<sup>(2)</sup>:

ولما جرت في الجزل جريا كأنه ... سنا الفجر أحدثنا لخالقها شكرا

فعبر عن الشكر بالإحداث، وهي مرادفة للإنشاء(3).

فجاء تفسير ابن عباس موافقاً لمعهود العرب من أن جملة الحمد لله يُراد بما الأمر وإن جاءت بصيغة الخبر، فهو طلب من الله بشكره. كما أن سياق الآية يُعزز هذا المعنى، فقد قال الله على بعد قوله الحمدلله رب العالمين، إياك نعبد وإياك نستعين، فدلّ على أن الخطاب فيه تعليم وأمر للبشر بحمد الله، تقديره: قولوا الحمد لله (4). ولم يأت بالصيغة المباشرة بقول: احمدوا الله، ذلك لأن الجملة الخبرية "تفيد تعظيم اللفظ والمعنى، ولو قال "احمدوا" لم يحصل مجموع هاتين

<sup>(1)</sup> هو غيلان بن عقبة بن نميس بن مسعود العدوي، من مضر، أبو الحارث، ذو الرمة: شاعر (ت.117ه). من فحول الطبقة الثانية في عصره، قال أبو عَمْرو بن العلاء: فتح الشعر بإمرئ القيس وختم بذي الرمة. الزركلي، خير الدين محمود محمد علي فارس الدمشقي، الأعلام، (د.م.: دار العلم للملايين، ط15، 2002م)، ج5، ص124.

<sup>(2)</sup> ابن منظور، **لسان العرب**، فصل الجيم، مادة جدا، ج14، ص134.

<sup>(3)</sup> يُنظر: ابن عاشور، محمد الطاهر محمد محمد الطاهر، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، د.ط.، د.ت.، 162/1.

<sup>(4)</sup> يُنظر: البغوي، أبي محمد الحسين مسعود الفرّاء الشافعي، تفسير البغوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1414هـ-1993م، 1/11، ابن كثير، الحافظ أبي الفداء اسماعيل القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: يوسف عبد الرحمن المرعشلي. (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1406هـ-1986م)، ج1، ص24.

الفائدتين، وأنه هي مستحق للحمد سواء حَمِدهُ حَامدٌ أو لم يَحْمَدْهُ"(1).

ومثالها أيضا تفسير قتادة لقوله تعالى: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) وقد جاءت بصيغة خبرية، لكنه حملها بفهم العرب على أنها جملة إنشائية تفيد الأمر من الله وإن كانت الصيغة محذوفة، لأن الدلالة تُغني، فقال: "دلّ على نفسِه أنّه كذا فقولوا"، وقال "يأْمُرُكُم أن تُخْلِصوا له العبادة، وأن تستعينوه على أمرَكُم"(2). وهذا من معهود العرب أنها "إذا عرفت مكان الكلمة ولم تشك أن سامعها يعرف بما أظهرت من منطقها ما حذفت حذف ما كفى منه الظاهر من منطقها، ولا سيما إن كانت تلك الكلمة التي حذفت قولا أو تأويل قول"(3).

قاعدة "الألف واللام الداخلة على الأوصاف والأجناس تفيد الاستغراق (4).

#### شرح القاعدة:

للعموم صيغ لفظية منها الألف واللام الداخلة على الأوصاف والأجناس والتي تفيد الجنس لا العهد، وقد اتفق أغلب أهل الأصول واللغة على أنها إذا دخلت على الاسم فهي تفيد العموم (5).

<sup>(1)</sup> ابن عادل، أبو الحفص سراج الدين عمر علي الحنبلي الدمشقي، **اللباب في علوم الكتاب**، تحقيق عادل أحمد عبدالموجود وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1419هـ-1998م، 8/1.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، 1/ 158.

<sup>(3)</sup> الطبري، **جامع البيان**، ج1، ص140–141.

<sup>(4)</sup> السعدي، القواعد الحسان، ص13.

<sup>(5)</sup> ينظر: المرجع السابق ص13؛ السلمي، أصول الفقه الذي لا يَسَعُ الفقيه جهله، دار التدمرية، ص300-301.

ومثالها تفسير ابن عباس لكلمة "الْحَمْدُ لِلَّهِ بأنه الاستجداء لله" (1) يفيد العموم، إذ أن الألف واللام في الحمد هي "لاستغراق الجنس من المحامد، فهو سبحانه يستحق الحمد بأجمعه، إذ له الأسماء الحسني والصفات العُلي "(2).

ويؤكد معنى الاستغراق لجميع أجناس الحمد ما جاء في حديث دعاء النبي اللهم لك الحمد كله..."(3). كما يشير الطبري إلى أهمية الألف واللام في لفظ الحمد قائلاً: "إن لدخول الألف واللام في الحمد، معنى لا يؤديه قول القائل "حَمْدًا"، بإسقاط الألف واللام. وذلك أن دخولهما في الحمد مبنيّ على أن معناه: جميعُ المحامد والشكرُ الكامل لله. ولو أسقطتا منه لما ذلّ إلا على أنّ حَمْدَ قائلِ ذلك لله، دون المحامد كلها.." (4).

## قاعدة اللفظ العام يُحمل على عمومه.

## شرح القاعدة:

وهو أن الخبر في الأصل يُحمل على عمومه من غير تخصيص، حتى تأتي حجة تدل على خصوصيته (5)، ودليل ذلك أن الصحابة على حملوا الظلم على العموم في قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ

<sup>(1) [</sup>استجداء] في نسخة تحقيق أسعد الطيب من التفسير المسند ج1، ص26، كُتِبت [استحداء] في نسخة تحقيق جامعة أم القرى من التفسير المسند، وهي بمعنى العطية، قال ابن منظور في لسان العرب: "حداه حدوا: أعطاه. والحدوة والحدية والحديا: العطية"، مادة حدا، ج14، ص171.

<sup>(2)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص205.

<sup>(3)</sup> أخرجه أحمد في المسند، باقي مسند الأنصار، حديث حذيفة بن اليمان عن النبي على الله على مسند، باقي مسند الأنصار، حديث حذيفة. (23403)، تعليق شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف لإبحام الراوى عن حذيفة.

<sup>(4)</sup> الطبري، جامع البيان، ج1، ص138.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق ج24، ص311.

ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْهِسُوَاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمِ ﴾ [سورة الأنعام:82]، ثم وجههم النبي ﷺ إلى المعنى المقصود به في الآية (1)، .

ومثالها قولُهُ تعالى: (رَبِّ الْعَالَمِينَ)، نجد هنا أن الألف واللام الداخلة على لفظ العالمين تُفيد الاستغراق، وهو "يتناول كل واحد من آحاد الأجناس التي لا تكاد تُحصى"(2)، وهو ما عبر عنه ابن عباس على بقوله: "لهُ الحَلْقُ كله، السّماوات كُلُهن ومن فيهن، والأرضون كُلُهن ومن فيهن، والأرضون كُلُهن ومن فيهن من عباس على شمول ربوبيته فيهن مما لا يُعْلمُ "(3)، فكلمة كل هي من صيغ العموم، ويقتضي المعنى شمول ربوبيته تعالى لجميع المخلوقات في آن واحد من غير حصر.

ومثله تفسير قتادة لقوله تعالى: رَبِّ الْعَالَمِينَ، قال: "ما وَصَفَ من حَلقِه" (4)، أبقى اللفظ العام وهو العالمين على عمومه ولم يخصصه بذكر صنف محدد من مخلوقات الله كالسموات والأرض والإنس والجان وغير ذلك. وإن حمل غيره من المفسرين كابن عباس وأبي العالية وتبيع على نوع من أنواع المخلوقات، إلا أن تفسيرهم يدخل في باب التنوع وليس تضادا، وكما ذُكِر سابقاً فالقاعدة أن ذكر أفراد من العموم لا يعني تخصيصه.

ومثالها ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، فالضمير المستتر (نحن) في كلمة نعبد ونستعين يدل على

<sup>(1)</sup> الطيار، مساعد سليمان، مقالات في علوم القرآن وأصول التفسير، (الرياض: مركز تفسير للدراسات القرآنية، ط2، 1436هـ-2015م)، ج2، ص175-176.

<sup>(2)</sup> أبو السعود، تفسير أبي السعود، ج1، ص14.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص152.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ج1، ص153.

جمع المتكلمين، وقد عُدّ من صيغ العموم (1)، قال أبو السعود: "قيل الضمير هو المجموع"(2). وقد فسر ابن عباس في قوله تعالى ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ بالمعنى السابق قال: "وهو جماع إياك نعبد"(3). "والعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأعمال، والأقوال الظاهرة والباطنة"(4)، ودلالة هذه الصيغة تُحمل على العموم وذلك بإفراد ربّ السَّماوات والأرض وحده بجميع أنواع العبادات والأوامر على الوجه المشروع مع تذلل واستكانة (6)(6).

قاعدة الجمع بين العبارات المتعددة إذا دخلت تحت مسمى واحد $^{(7)}$ .

## شرح القاعدة:

يقول ابن تيمية شارحاً لهذه القاعدة: "أن يعبر كل واحد منهم —ويقصد المُفسِّرين – عن المراد بعبارة غير عبارة صاحبه، تدل على المعنى في المسمّى غير المعنى الآخر، مع اتحاد المسمى"(8). وقد عدّ ابن تيمية الاختلاف في التعبير بين المفسرين من الصحابة والتابعين في هذا النوع من قبيل اختلاف التنوع.

<sup>(1)</sup> سليمان، "العموم في الضمائر الدالة على الجمع، دراسة تأصيلية تطبيقية". مجلة العلوم الشرعية. م12، ع4، م4، ص313-3175.

ر2) تفسير أبي السعود، تفسير أبي السعود، ج1، ص16.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص157.

<sup>(4)</sup> السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن معلا اللويحق، (د.م.: مؤسسة الرسالة، ط1، 1420هـ-2000م)، ج1، ص34.

<sup>(5)</sup> الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج1، ص47.

<sup>(6)</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز، ج1، ص83.

<sup>(7)</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص159-160.

<sup>(8)</sup> ابن تيمية، مقدمة في أصول التفسير، ص38.

ومثالها تفسير قوله تعالى: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيرَ﴾، تنوعت أقوال الصحابة والتابعين في مرويات تفسير ابن أبي حاتم حول الصراط:

قال ابن عباس عنه: "ألهمنا دينك الحق، وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك له". ووافق مجاهد شيخه في تفسيره فقال: "قال الحق".

في حين قال أبو العالية: "هو النبي عين وصاحباه من بعده".

ومن قبل قد ذُكِر تفسير الصراط في مبحث التفسير النبوي عن النواس بن سمعان عن النبي عن النبي عن النبي عن الله، وعن على بن أبي طالب عن النبي عن النبي على أنه: الإسلام.

علق ابن كثير على هذه الأقوال وقد جمع بينها، وبيّن أن الصراط مرده إلى شيء واحد بقوله: "كل هذه الأقوال صحيحة وهي متلازمة فإن من اتبع النبي عينه واقتدى باللذين من بعده أبي بكر وعمر فقد اتبع الحق، ومن اتبع الحق فقد اتبع الإسلام، ومن اتبع الإسلام فقد اتبع القرآن وهو كتاب الله وحبله المتين وصراطه المستقيم، فكلها صحيحة يصدق بعضها بعضا"(1).

وفيما يتعلق بتفسير أبي العالية للصراط بأنه طريق النبي بي وصاحبيه، ويقصد أبا بكر وعمر بن الخطاب في فقد يكون تخصيصه لهما قد جاء قياسا منه على نهج شيخه ابن عباس في الخطاب في القرآن أخبر به وإن لم يكن في القرآن وكان في القرآن أخبر به وإن لم يكن في القرآن وكان عن رسول الله بي أخبر به فإن لم يكن فعن أبي بكر وعمر (2).

(2) أخرجه الدارمي في السنن، باب الفتية وما فيه من الشدة، ج1، ص71، رقم (166).

<sup>(1)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج1، ص52.

ومثالها الاختلاف في تفسير قوله تعالى: ﴿هُدًى ﴿ بين عامر الشعبي الذي قال: "هدى من المضلالة"، وبين قول السدي: "نور من المتقين" وقول سعيد بن جبير: "تبيان للمتقين"، وهو اختلاف من قبيل التنوع، فالهدى في اللغة ضد الضلال وهو الرشاد(1)، وتفسير كل منهما جاء بتفسير اللازم من اللفظ.

ومثالها تفاسير التابعين للأربع آيات الأولى من سورة البقرة، قال أبو العالية: "هذه الأربع آيات من فاتحة السورة في المؤمنين"، وقال السدّي: "والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون هؤلاء المؤمنون من أهل الكتاب"(2). وتخصيص السديّ أنحم من أهل الكتاب لا يعني هذا اختلافا، وأن المؤمنين من المسلمين لا تشملهم الآية، فهم أيضا قد آمنوا بالرسل السابقين لقوله تعالى: ﴿ اَ مَن الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَاللَّمْ وَمُن يَاللَّهُ عَامَن الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَاللَّمْ وَمُن يَاللَهُ وَمُن المُعْلِدِ وَاللَّمْ وَمُلَيْكِ وَاللَّمْ وَمُلْكِ وَ وَرُسُلِهِ عَلَى اللَّهُ هَمُ اللَّمُ الْمُفْلِحُون في الآية، والاعتبار بالمراد الواحد (3) وهو يبنهم في التفسير بما ظهر لكل واحد منهما من معنى في الآية، والاعتبار بالمراد الواحد (3) وهو على قول قتادة في تفسير ﴿ وَأُولَتَهِكَ هُمُ المُفْلِحُون ﴾ "قوم استحقوا الهدى والفلاح بحق، فأحقه الله لهم، وهذا نعت أهل الإيمان "(4).

\_

<sup>(1)</sup> يُنظر: ابن عطية ج1، ص83.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج2، ص184–185.

<sup>.160–159</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص31–160.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم ج1، ص186.

#### قاعدة: اللغة العربية مصدر من مصادر التفسير

#### شرح القاعدة:

لما أنزل الله القرآن بلسان عربي مبين، اقتضى ذلك أن لا تُفسّر معاني ألفاظ القرآن إلا بها، قال ابن فارس: "إنّ العلم بلغة العرب واجب على كل متعلق من العلم بالقرآن والسُّنة والفُتيا بسبب، حتى لا غناء بأحدٍ منهم عنه، وذلك أنّ القرآن نازلٌ بلغة العرب، ورسول الله على عربي. فمن أراد معرفة ما في كتاب الله في من كل كلمة غريبة أو نظم عجيب، لم يجد من العلم باللغة بُداً"(1).

ومثالها تفسير حُمَيْدٍ الأعرج في قول الله تعالى: ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ قال: "يوم الجزاء". قال القرطبي: "حكى أهل اللغة: دِنْتُهُ بفعلِهِ دَيْنا، بفتح الدال، و دِيناً، بكسرها: جزيته"(2).

ومثالها تفسير أبي الدرداء لقولِه تعالى: ﴿لَارِبَّتُ فِيهِ ﴾ قال: "الريب-يعني الشك- من الكفر"(3)، وقد استقى أبو الدرداء تفسيره من اللغة(4)، إذ كان منهجه في ذلك(5)، ولم يكن هناك

<sup>(1)</sup> ابن فارس، أبو الحسين أحمد زكريا، الصاحبي في فقه اللغة، تحقيق السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، د.ط.، د.ت.، ص50.

<sup>(2)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، 221/1.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص172-173.

<sup>(4)</sup> يُنظر: ابن فارس، ج2، ص463؛ يُنظر: ابن منظور ج1، ص442.

<sup>(5)</sup> يُنظر: المشد، المفسرون من الصحابة دراسة وصفية، ج1، ص141، 147.

اختلاف بين المفسرين في قوله (1).

ومثالها تفسير ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾، قال: "وأولئك هم المفلحون أي الذين أدركوا ما طلبوا، ونجوا من شر ما منه هربوا"(2). والفلاح من فلح و"فلح في اللغة لها أصلان صحيحان، أحدهما يدل على شَوِّ، والآخر على فوز وبقاء"(3)، فيكون فلاحهم بمعنى قد قُطِع لهم بالفوز في الدنيا، وفي الآخرة بفوزهم وبقائهم للأبد في الجنة ونجاتهم من النار(4).

قاعدة التفسير بالمآل والثمرة $^{(5)}$ .

## شرح القاعدة:

من معالم تفسير السلف أنهم قد يفسرون الآية بما تؤول إليه الأمور.

ومثالها تفسير ابن عباس على قوله تعالى: ﴿وَأُوْلَنَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، قال: "وأولئك هم المفلحون أي الذين أدركوا ما طلبوا، ونجوا من شر ما منه هربوا"(6)، يقول ابن عاشور: "الفوز وصلاح الحال، يكون في أحوال الدنيا وأحوال الآخرة"(7)، والفوز بالجنة والبقاء فيها إذ هو

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص172-173.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق ج1، ص185.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، مادة فلح، ج4، ص450.

<sup>(4)</sup> البغوي، تفسير البغوي، ج1، ص85.

<sup>(5)</sup> الدريبي، "من معالم التيسير في تفسير السلف"، مجلة البحوث والدراسات القرآنية، م2، ع3، ص182.

<sup>(6)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص185.

<sup>(7)</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج1، ص(7)

رأس ذلك وملاكه.

## المبحث الرابع: القواعد التفسيرية المتعلقة بالتفسير بأقوال الصحابة

قاعدة: أقوال الصحابة مصدرٌ من مصادر التفسير

# شرح القاعدة:

عدّ السلف من الصحابة والتابعين أقوال الصحابة المفسرين في التفسير مصدراً من مصادر التفسير، ذلك أنهم شهدوا التنزيل وعرَفوا أحواله وأحوال من نزل فيهم (1)، كما أنهم أهل اللغة فأقوالهم يُحتج بما، لذا نراهم يُفسرون بأقوالهم أو بمعانٍ مقاربة لها، وينتهجون بمناهجهم الاستدلالية ورؤيتهم في التطبيق العملى في الاستنباط (2).

ومثالها تفسير الضّحّاك في ﴿ بِسَـمِ ٱللَّهِ قال: "الله يا إله الخلق"(3)، وقد ورد المعنى في ألفاظ ابن عباس عباس في في تفسيره لاسم الله ذي الجلالة، قال: "هو الذي يألهه كل شيء، ويعبده كل خلق"(4).

ومثالها تفسير جابر بن زيد في قوله تعالى: ﴿ بِسَـهِ ٱللَّهِ قال: "اسم الله الأعظم هو الله" (5)، يُلاحظ أن جملة (اسم الله الأعظم) قد وردت في تفسير ابن عباس في لقوله تعالى: ﴿ الْمَ ﴾ يُلاحظ أن جملة (اسم الله الأعظم) قد وردت في تفسير ابن عباس في السورة البقرة: 1] (6). بالرغم من أن جابر بن زيد كان من أكثر البصريين تأثراً بابن عباس في السورة البقرة: 1] (6).

<sup>(1)</sup> ابن أبي حاتم، الجوح والتعديل، ج(1)

<sup>(2)</sup> الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج2، ص651.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص146.

<sup>(4)</sup> الطبري، جامع البيان، ج1، ص121

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص147.

<sup>(6)</sup> المرجع السابق، ج1، ص167.

إلا أنه كان مُقلاً في التفسير تورعاً ولا يقول برأيه، وكذلك بسبب انشغاله بعلم الفقه والإفتاء (1). ومثالها تفسير خالد التميمي لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَةِ الرَّحِيمِ قال: "هما رقيقان أحدهما أرق من الآخر"(2)، وتفسير الرحيم بالرقيق قد فسر به ابن عباس (3).

ومثالها قول ابن عباس في في تفسير قوله تعالى: ﴿يَوَمِ ٱلدِّينِ﴾: "الدين يوم حساب الخلائق وهو يوم القيامة يُدينهم بأعمالهم، إن خيرا فخير، وإن شرا فشر إلا من عفا عنه"(4)، وقد رُوي عن عمر بن الخطاب في أنه قال: "حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وتزينوا للعرض الأكبر وإنما يخف الحساب يوم القيامة على من حاسب نفسه في الدنيا"(5)، فقد يُحتمل أنه فسترها بألفاظ رواية عمر في، وقد عُرِف عن ابن عباس في ملازمته لعمر في وكان أكثر الصحابة نقلاً لمروياته وتفسيره (6).

ومثالها تفسير قتادة لقوله تعالى: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) قال: "يأْمُرُكُم أَن تُخْلِصوا له العبادة، وأن تستعينوه على ما أمْركُم"(<sup>7</sup>)، وقد جاء معنى العبادة بأنها الإخلاص في قول معاذ بن جبل وأن تستعينوه على ما أمْركُم" من هم في قوله تعالى: ﴿هُدَى لِّأَمُتَّقِينَ ﴾ [سورة البقرة:2]، قال: "قوم عندما سُئل عن المتقين من هم في قوله تعالى: ﴿هُدَى لِلمُتَّقِينَ ﴾ [سورة البقرة:2]، قال: "قوم

<sup>(1)</sup> يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص442.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص156.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق ج1، ص148.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق ج1، ص157.

<sup>(5)</sup> أخرجه الترمذي في السنن، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع عند رسول الله على ج4، ص638، رقم (2459) قال الألباني: ضعيف.

<sup>380</sup>ى يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص

<sup>(7)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص158.

اتقوا الشرك وعبادة الأوثان، وأخلصوا لله العبادة"(1). وقد كان هذا نهج قتادة، إذ كان كثيرا ما يعتمد على أقوال الصحابة المفسرين على كمصدر أساسي من مصادر التفسير، فقد روى ما يُقارب 100 رواية عنهم، مما جعله يستغني بهذا النقل عن الاجتهاد برأيه في كثير من المسأئل(2).

ومثالها تفسير مجاهد في معنى ﴿الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ قال: "بالحق"، وقد فستر ابن عباس ﴿ الله فَ الله عنه وقد تلقى عنه بذلك (3). ومعلوم أن مجاهد كان من أكثر تلاميذ ابن عباس ﴿ أخذاً عنه، وقد تلقى عنه جميع التفسير، يقول واصفاً حاله: "عرضت المصحف على ابن عباس من فاتحته إلى خاتمته أوقفه عليه عند كل آية منه، وأسأله عنها "(4)، الأمر الذي جعله يتقدم التابعين في علم التأويل، فقد بلغت عدد مروياته في تفسير الطبري 6109(5).

ومثالها تفسير كل من سعيد بن جبير والضحاك ﴿ الْمَنَى: "أنا الله أعلم" على ما جاء في تفسير ابن عباس في أن الله عن ابن عباس في أن قال الله عن ابن عباس في أن أن عباس الذين عباس الذين يذهبون مذهبه، ويسلكون طريقه: عطاء وطاوس،

(1) المرجع السابق 1/ 174.

<sup>(2)</sup> يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص255-256.

<sup>(3)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، 1/ 161.

<sup>(4)</sup> أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، ج11، ص77، رقم (11097).

<sup>(5)</sup> يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص91.

<sup>(6)</sup> المرجع السابق ج1، ص166.

ومجاهد، وجابر بن زيد، وعكرمة، وسعيد، فأعلم هؤلاء سعيد بن جبير، وأثبتهم فيه(1).

ومثالها تفسير السدي ﴿ المّه قال: "هو حرف اشتق من حروف اسم الله"، وقد نصّ بنفسه على أنه بلغه أن ابن عباس قال: ﴿ المّه السم من أسماء الله الأعظم" (2)، إذ أنه قلّ أن ينفرد بشيء من التفسير لم يُسبق إليه، فهو كثير الاعتماد على الرواية عن الصحابة (3).

ومثالها تفسير عامر الشعبي لقوله تعالى: ﴿الْمَهُ، "أنه سئل عن ألم و ألر وحم وص، قال: هي اسما من أسماء الله"، وقول سالم بن عبد الله: "أسماء الله مقطعة بالهجاء فإذا وصلتها كانت اسماً من أسماء الله مقطعة "(4). وقد فسر ابن عباس بنفس التفسير، إذ قال ﴿الْمَهُ: "اسم من أسماء الله الأعظم" و "اسمٌ مقطع".

الجدير بالاهتمام أن الأثر الوارد عن عامر الشعبي إسناده حسن، وقد دُون عن الشعبي تورعه وتوقيه في التفسير حتى أنه كان يُنكر على الذي يُكثر من التفسير برأيه لأنه رواية عن الله(5)، ومع ذلك فسـّر الحروف المقطعة والتي كانت ومازالت من الأمور الشائكة في التفسير، مما يُرجح أنه نقلها عن ابن عباس على وهذا ما ذكره الخضيري بأن الشعبي قد تصدر المرتبة

<sup>(1)</sup> المديني، أبو الحسن على عبد الله جعفر السعدي، العلل، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، (بيروت: المكتب الإسلامي، ط2، 1980م)، ص44.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص167.

<sup>(3)</sup> يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص302.

<sup>(4)</sup> ابن أبي حاتم، ا**لتفسير المُسند**، ج1، ص167-168.

<sup>(5)</sup> يُنظر: الخضيري، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، ج1، ص323.

الأولى بين التابعين في الاعتماد على أقوال الصحابة كمصدر لتفسير القرآن $^{(1)}$  .

ومثالها تفسير مجاهد ﴿الْمَلَى بأنه "اسم من أسماء القرآن"، وفسّر كلُّ من قتادة و زيد بن أسلم بنفس التفسير (2).

ومثالها تفسير عكرمة لقوله تعالى: ﴿ وَالْكَ ٱلۡكِتَابُ ﴿ قال: "هذا الكتاب"، وقد تبعه في التفسير سعيد بن جبير والسدي ومقاتل ابن حيان و زيد بن أسلم وكذلك فسره مجاهد مثل تفسيرهم (3). وعكرمة هو مولى ابن عباس عباس في يقول عن حاله مع ابن عباس الكبل على القرآن والسنن "(4).

ومثالها اتفاقهم على تفسير أبي الدرداء في قوله تعالى: ﴿ لَا رَبُّنُ الله قال ابن أبي حاتم: "ولا أعلم في هذا الحرف اختلافا بين المفسرين منهم ابن عباس، وسعيد بن جبير، وأبو مالك، ونافع مولى ابن عمر، وعطاء بن أبي رباح، وأبو العالية، والربيع بن أنس، وقتادة، ومقاتل بن حيان، والسدي، وإسماعيل بن أبي خالد" (5).

ومثالها: فسرّ السدي قوله تعالى ﴿هُدِّي لِلنُّتَّقِينَ﴾: "هم المؤمنون"(6)، وقد ذكر ابن كثير أن ابن

<sup>(1)</sup> يُنظر: المرجع السابق في الحاشية ج1، ص328.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المُسند، ج1، ص169.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق ج1، ص171.

<sup>(4)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج5، ص14.

<sup>(5)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص172.

<sup>(6)</sup> المرجع السابق ج1، ص175.

عباس وابن مسعود والله عليه على وناسا من أصحاب رسول الله عليه قد ذكروا ذلك (1).

ومثالها تفسير عطاء بن أبي رباح في قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ﴾، قال: "من آمن بالله، فقد آمن بالغيب "(2)، وقد فسره ابن مسعود بنفس المعنى بقوله: "ما آمن مؤمن من أفضل من إيمان بغيب"(3).

<sup>(1)</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ط.، 1432هـ-2011م)، ج1، ص139.

<sup>(2)</sup> ابن أبي حاتم، التفسير المسند، ج1، ص178.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق ج1، ص176-177.

### النتائج

في الختام يمكن الخلوص إلى بعض النتائج والتوصيات التي لاحت من هذه الدراسة:

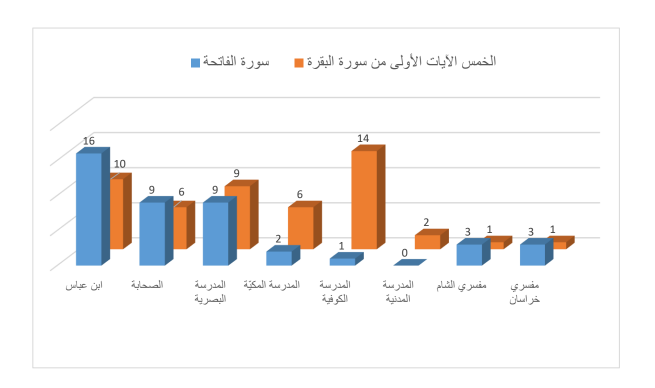
- 1- أن التفسير النبوي وأقوال المفسرين من الصحابة والتابعين هو المنطلق العملي الأولى لاستقراء القواعد التفسيرية.
- 2- أن بعض القواعد التفسيرية لا تنفك عن القواعد المقررة في العلوم الأخرى مثل اللغة وأصول الفقه وعلوم الحديث.
- 3- وجود بعض القواعد المقررة مبثوثة في بطون بعض كتب التراث لم أجدها في المؤلفات والمصنفات التي اعتنت بقواعد التفسير وأصوله، لذا ارتأيت ذكرها وبيان تأصيلها من التفسير النبوي وآثار الصحابة والتابعين. مع العلم أن القواعد كانت على شكل إشارات أو جُمل في تلك الكتب.
- 4- أشارت إحصائية الدراسة إلى أن عدد المرويات في سورة الفاتحة كانت بالتناصف بين الصحابة والتابعين، وكان أكثر الصحابة رواية هو ابن عباس في، وكانت المدرسة البصرية هي الأكثر حضورا في مرويات التابعين. في حين اختلف الأمر في الخمس آيات الأولى من سورة البقرة، إذ أن أكثر من ثلثي المرويات جاءت من طريق التابعين، وتحديدا من المدرسة الكوفية، وأكثر مرويات المدرسة الكوفية كانت من طريق السدي (يُنظر إلى الجدول والرسم التوضيحي).
- 5- أقوال الصحابة لها منهجية في التفسير، كابن عباس عن فهو إذا سُئِل عن

- شيء بحث عنه في القرآن، فإن لم يجد بحث عنه في السُنة، فإن لم يجد فعن أبي بكر وعمر عنه في أبي بكر وعمر عنه في المنابعة الم
- -6 من منهج الصحابة أنهم قد يُفسرون بالقرآن دون الاستشهاد بالآية ويكون في لفظ الأثر ما يُشير إلى الآية، أو تفسير القرآن بألفاظ السنة.
- 7- تعدد أقوال التابعين في التفسير والاختلاف بينهم أغلبه كان من قبيل اختلاف التنوع، وأغلب تفسيراتهم تعتمد على اللغة.
- 8- أغلب تفسيرات ابن عباس ومرويات تلاميذه مثل قتادة والسدي جاءت الاميده مثل قتادة والسدي جاءت اجتهادا منهم وفق قواعد منهجية.
- 9- أغلب تفسيرات التابعين في محل الدراسة هذه كانت مستقاة من أقوال الصحابة المفسرين وتطبيقاتهم العملية وعلى رأسهم ابن عباس في، حتى إن بعضهم فسر تأثراً بنهج ابن عباس في، كقتادة عندما حمل معنى الصراط المستقيم على أنه طريق الرسول في وصاحبيه، ويقصد أبا بكر وعمر في قياسا منه على نهج ابن عباس في في التفسير.

الجدول رقم 1 احصائية عدد المرويات في تفسير ابن أبي حاتم.

| الخمس الآيات الأولى من سورة البقرة | سورة الفاتحة |                                 |
|------------------------------------|--------------|---------------------------------|
| عدد المرويات                       | عدد المرويات | الراوي / المدرسة <sup>(1)</sup> |
| 10                                 | 16           | ابن عباس ﷺ                      |
| 6                                  | 9            | الصحابة 🕮                       |
| 9                                  | 9            | المدرسة البصريّة                |
| 6                                  | 2            | المدرسة المكيّة                 |
| 14                                 | 1            | المدرسة الكوفيّة                |
| 2                                  | -            | المدرسة المَدَنِيَة             |
| _                                  | 2            | الشام                           |
| 1                                  | 3            | خراسان                          |
| 48                                 | 42           | المجموع                         |

<sup>(1)</sup> يُنظر الملاحق.



الشكل رقم 1. مقارنة بين عدد المرويات والرواة في سورة الفاتحة والخمس الآيات الأولى من سورة البقرة.

#### التوصيات

### وتقترح الباحثة الآتي:

1-إكمال البحث في هذا الموضوع، إذ لا زالت الحاجة قائمة لاستقراء القواعد التفسيرية بتحليل نصوص الأحاديث وآثار الصحابة والتابعين في تفسير ابن أبي حاتم ومعرفة مناهجهم، فتفسيره يحتوي على بعض المرويات التي لا توجد في غيره من كتب التفسير بالمأثور كتفسير الطبري والبغوي.

2- دراسة انعكاس خصائص المدرسة التفسيرية التي يتبعها التابعين وأتباعهم، وأثرها على فحهم في اختيار الأقوال التفسيرية، إذ تبين أن لها أثرا على الأصل المعتمد في التفسير فهجهم في اختيار الأقوال التفسيرية، أو باللغة، ومن ثم يمكن استنباط قواعد تفسيرية أخرى.

أخيراً أعتذر للقارئ مما اعترى هذا العمل من قصور وخلل لظروف ألمت بي ومنها ضيق الوقت، ويعلم الله أنني كنتُ أتبع الأثر لتنظيمه وفق منهج معين، وتمر الأيام فلا أهتدي إليه، فكيف الحال مع الجمع والتوثيق والنظر والتحليل.

لكن عزائي أنني كنت أحتسب على الله خطواتي إلى المكتبة لأقضي فيها ساعات طوال مستحضرة حديث الرسول عنه: "إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضا بما

يطلب"(1). فأسأل الله أن يتقبل عملي هذا خالصاً لوجهه.

هذا والحمد لله وصلى الله وبارك وسلم على سيدنا ونبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

(1) أخرجه أحمد في المسند، أول مسند الكوفيين، حديث صفوان بن عسال المرادي، ج30، ص9، رقم (18089).

## قائمة المصادر والمراجع

- 1- أحمد، عمار طه، المفاهيم اللغوية والنحوية في تفسير ابن أبي حاتم الرازي، دراسة تأصيلية، رسالة دكتوراه، كلية التربية، (العراق: جامعة تكريت، 2012م).
- 2- الآمدي، أبو الحسن سيد الدين علي الثعلبي، **الإحكام في أصول الأحكام**، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، (بيروت: المكتب الإسلامي، د.ط.، د.ت.).
- 3- ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك محمد عبد الكريم الشيباني، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق عبد القادر الأرنؤوط، مكتبة الحلواني، مطبعة الملاح، (د.م.: مكتبة دار البيان، ط1، 1389هـ-1969م).
- 4- الباتلي، خالد عبد العزيز، التفسير النبوي: مقدمة تأصيلية مع دراسة حديثية لأحاديث التفسير النبوي الصريح، (الرياض: دار كنوز اشبيليا للنشر والتوزيع، ط1، 1432هـ-2011م).
  - 5- بازمول: محمد عمر سالم، "قواعد التفسير النبوي"، مجلة سنن، العدد الثالث، 2011م.
- 6- البخاري، أبو عبد الله محمد إسماعيل الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر عن أمور رسول الله والبخاري، أبو عبد الله محمد إسماعيل الجعفي، الجامع المسند وأيامه، تحقيق: محمد زهير الناصر، (د.م.: دار طوق النجاة، ط1، 1422هـ).
- 7- البغدادي، الخطيب أبو بكر أحمد علي ثابت، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، تحقيق: محمود الطحان، (الرياض: مكتبة المعارف، د.ط.، د.ت.).
- 8- البغوي، أبي محمد الحسين مسعود الفرّاء الشافعي، تفسير البغوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1414هـ-1993م.
- 9- البيهقي: أبوبكر أحمد الحسين على الخراساني، جامع شعب الإيمان، تحقيق: عبدالعلي عبد

- الحميد حامد ومختار أحمد الندوي، (الرياض: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، ط1، 1423هـ- 2003م).
- 10- البيهقي، أحمد الحسين على موسى الخراساني، **دلائل النبوة**، تحقيق عبدالمعطي قلعجي، دار الكتب العلمية ودار الريان للتراث، د.م.، ط1، 1408هـ-1988م.
- 11- الترمذي، محمد عيسى سورة موسى، السنن، تحقيق: أحمد شاكر ومحمد عبد الباقي وإبراهيم عطوة، (مصر: مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، ط2، 1395هـ-1975م).
- 12- ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد عبد الحليم، التفسير الكبير، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، (بيروت: دار الكتب العلمية، د.ط.، د.ت).
- 13- ابن تيمية تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني الحنبلي، الفتاوى الكبرى، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، 1408هـ 1987م
- 14- ابن تيمية، تقي الدين أحمد عبد الحليم، مقدمة في أصول التفسير، (بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ط.، 1490هـ-1980م).
- 15- الثعلبي، أبو اسحاق أحمد إبراهيم، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق عدد من الباحثين طلبة الماجستير، (جدة: دار التفسير، ط1، 1436هـ-2015م).
- 16- الجرجاني، على محمد على الزين، **التعريفات**، تحقيق: مجموعة من العلماء، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1403هـ-1983م).
- 17- ابن جُزي، أبو القاسم محمد أحمد محمد عبد الله الغرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق عبد الله الخرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق عبد الله الخرادي، (بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم، ط1، 1416هـ).
- 18- الجوهري، أبو نصر إسماعيل حماد الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، (بيروت: دار العلم للملايين، ط4، 1407هـ-1987م).

- 19- الجويني، أبو المعالي عبد الملك عبد الله يوسف، **البرهان في أصول الفقه**، تحقيق: صلاح محمد عويضة، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1418هـ-1997م).
- 20- الجيطان: محمد راغب راشد، "الحديث الموقوف الذي له حكم الرفع: دراسة نقدية". مجلة جامعة الشارقة للعلوم الشرعية والدراسات الإسلامية، المجلد السادرس عشر، العدد الأول، 1440هـ- 2019م.
- 21 ابن أبي حاتم، عبد الرحمن محمد ادريس الرازي، تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول على المراسات والصحابة والتابعين، تحقيق: أحمد عبد الله العماري الزهراني، رسالة دكتوراه، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة، (السعودية، جامعة أم القرى بمكة المكرمة، 1404هـ).
- 22- ابن أبي حاتم، عبد الرحمن محمد ادريس الرازي، الجرح والتعديل، تحقيق: عبد الرحمن يحي المعلمي، (د.م.، دائرة المعارف العثمانية، ط1، 1371هـ-1952م).
- 23- ابن أبي حاتم، عبد الرحمن محمد ادريس الرازي، العلل، تحقيق: فريق من الباحثين بإشراف سعد عبد الله الحميد وخالد عبد الرحمن الجريسي، (د.م.: مطابع الحميضي، ط1، 1427هـ-2006م).
- 24- الحاكم: أبو عبد الله محمد عبد الله محمد النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1411هـ-1990م).
- 25- الحامد: عبد الرحمن محمد، تفسير سورة الأنعام من تفسير القرآن العظيم مُسنداً عن الرسول والصحابة والتابعين للإمام الحافظ ابن الإمام الحافظ عبد الرحمن ابن أبي حاتم الرازي، رسالة ماجستير، كلية الشريعة والتابعين للإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة (السعودية: جامعة أم القرى، 1405هـ-1405هـ).

- 26- ابن حجر، أبو الفضل أحمد علي محمد العسقلاني، **الإصابة في تمييز الصحابة**، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد المعوض، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1415هـ).
- 27- ابن حجر، أبو الفضل أحمد علي محمد العسقلاني، العجاب في بيان الأسباب، تحقيق عبد الحكيم محمد أنيس، دار الجوزي، د.م.، د.ط.، د.ت.
- 28- ابن حجر، أبو الفضل أحمد على العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، (بيروت: دار المعرفة، د.ط.، 1379هـ).
- 29- ابن حجر، أبو الفضل أحمد علي محمد العسقلاني، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، تحقيق عبد الله ضيف الله الرحيلي، (الرياض: مطبعة سفير، ط1، 1422هـ).
- 30- ابن حجر، أبو الفضل أحمد على العسقلاني، النُكت على كتاب ابن الصّلاح، تحقيق: ربيع هادي مدخلي، (الرياض: دار الراية، ط3، 1415هـ).
- 31- الحربي، حسين علي حسين، **قواعد الترجيح عند المفسرين؛ دراسة نظرية تطبيقية**، (جدة: دار القاسم للنشر، ط2، 1429هـ-2008م).
- 32- الحربي، حسين علي، منهج الإمام ابن جرير الطبري في الترجيح بين الأقوال التفسيرية، (الرياض: مركز تفسير للدراسات القرآنية، ط1، 1436هـ-2015م).
- 33- حسن، عثمان علي، منهج الإستدلال على مسائل الاعتقاد، (الرياض: مكتبة الرشد، ط9، 1435هـ-2014م).
- 34- حفني: خيري قدري، "علوم القرآن الكريم في كتاب العلل لابن أبي حاتم"، مجلة الدراسات الشرقية، العدد الثاني والأربعين، يناير 2009م.
- 35- حمد، طه عابدين طه، التحرير في أصول التفسير، (الدمام: مكتبة المتنبي، ط2، 1441هـ-

- 2020ع).
- 36- ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد محمد الشيباني، المسند، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط1، 1419هـ-1999م).
- 37- آل حوفان: عبد الله ضيف الله أحمد، "قواعد في توحيد الأسماء والصفات"، مجلة جامعة الملك عبد العزيز، المجلد السابع والعشرون، العدد الخامس، 2019م.
- 38- أبو حيان، محمد يوسف على أثير الدين الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تحقيق صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، د.ط.، 1420هـ.
- 39- الخضيري، محمد عبد الله علي، التفسير بالأثر بين ابن جرير وابن أبي حاتم، "مجلة تبيان للدراسات الفرآنية"، العدد الرابع، 2009م.
- 40- الخضيري، محمد عبد الله، تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة، رسالة دكتوراه، دار الوطن للنشر، د.ت.
- 41- ابن خلدون، ولي الدين عبد الرحمن محمد، مقدمة ابن خلدون، تحقيق عبد الله محمد الدرويش، دار البلخي، دمشق، ط1، 1425هـ-2004م.
- 42- الخليلي، أبو يعلى، خليل بن عبد الله بن أحمد بن إبراهيم بن الخليل القزويني، **الإرشاد في معرفة** علماء الحديث، تحقيق: محمد سعيد عمر إدريس، (الرياض: مكتبة الرشد، ط1، 1409هـ).
- 43- الدارمي، أبو محمد عبد الله عبد الرحمن، السنن، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، (بيروت: دار الكتاب العربي، ط1، 1407هـ).
- 44- أبو داوود، سليمان الأشعث اسحاق الأزدي السجستاني، السنن، تحقيق: عادل عماد ومحمد عباس، (القاهرة: دار التأصيل، ط1، 1436هـ-2015م).

- 45- الدريبي: عيسى ناصر، "من معالم التيسير في تفسير السلف"، مجلة البحوث والدراسات القرآنية، على الدريبي: عيسى ناصر، "من معالم التيسير في تفسير السلف"، مجلد الثاني، العدد الثالث، 2007م.
- 46- الدسوقي، محمد عرفة، حاشية الدسوقي على مختصر المعاني، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، (بيروت: المكتبة العصرية، د.ط.، د.ت.).
- 47- الديلمي، أبو شجاع شيرويه شهردار شيرو، الفردوس بمأثور الخطاب، تحقيق: السعيد بسوني زغلول، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1406هـ-1986م).
- 48- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، تاريخ الإسلام، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، (د.م.: دار الغرب الإسلامي، ط1، 2003 م).
- 49- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، تذكرة الحفاظ، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1419هـ 1998م).
- 50- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، سير أعلام النبلاء، المحقق: محموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، 1405هـ/1985م.
- 51- الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْمَاز، ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمد البجاوي، (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ط1، 1382 هـ-1963م).
- 52 الرباح: خالد محمد، "قاعدة: إذا اجتمعا افرتقا وإذا افرتقا اجتمعا، تطبيقات عقدية على بعض أسماء الله الحسنى"، مجلة العلوم الشرعية، المجلد الثالث عشر، العدد الخامس، 2020م.
- 53- الزحيلي، محمد مصطفى، القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، دار الفكر، دمشق، ط1، 1427هـ-2006م.

- 54- الزحيلي، محمد مصطفى، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، دار الخير للطباعة والنشر، سوريا، ط2، 1427هـ-2006.
- 55- الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات، (بيروت: دار الفكر، ط1، 1996م).
- 56- الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد عبد الله، **البحر المحيط في أصول الفقه**، (د.م.: دار الكتبي، ط1، 1414هـ-1994م).
- 57- الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد عبد الله، **البرهان في علوم القرآن**، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، ط1، 1376هـ-1957م.
- 58- الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد عبد الله، النكت على مقدمة ابن الصلاح، تحقيق زين العابدين محمد بلا فريج، أضواء السلف، الرياض، ط1، 1419هـ-1998م.
- 59- الزركلي، خير الدين محمود محمد علي فارس الدمشقي، الأعلام، (د.م.: دار العلم للملايين، ط15، 2002م)
- 60- الزهراني، نايف سعيد جمعان، الإسرائيليات في تفسير ابن جرير الطبري: الرواة والموضوعات والمقاصد، (الخبر: تكوين للدراسات والأبحاث، ط1، 1439هـ-2018م).
- 61- السادة: نورة على خليفة، السياق وأثره في الترجيح دراسة أصولية، رسالة ماجستير غير منشورة، قسم الفقه وأصوله، كلية الشريعة، (قطر: جامعة قطر، 2019م).
- 62- السبت، خالد عثمان، قواعد التفسير جمعا ودراسة، (د.م.: دار ابن عفان، ط1، 1421هـ).
- 63- السبكي، بماء الدين أحمد علي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: عبد الحميد الهنداوي، (بيروت: المكتبة العصرية للطباعة والنشر، ط1، 1423هـ-2003م).

- 64- السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد عبد الرحمن، الأجوبة المرضية فيما سئل السخاوي عنه من الأحاديث النبوية، تحقيق: محمد إسحاق محمد إبراهيم، (د.م.: دار الراية للنشر والتوزيع، ط1، 1418هـ).
- 65- السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد عبد الرحمن، فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي، على حسين على، (مصر: مكتبة السنة، ط1، 1424هـ-2003م).
- 66- السعدي، عبد الرحمن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن معلا اللويحق، (د.م.: مؤسسة الرسالة، ط1، 1420هـ-2000م).
- 67 السعدي، عبد الرحمن ناصر، طريق الوصول إلى العلم المأمول بمعرفة القواعد والضوابط والأصول، (الإسكندرية: دار البصيرة، ط1، 2000م).
- 68- السعدي، عبد الرحمن ناصر عبد الله، القواعد الحسان لتفسير القرآن، (الرياض: مكتبة الرشد، ط1، 1420هـ-1999م).
- 69- أبو السعود، محمد العمادي، تفسير أبي السعود، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ط.، د.ت).
- 70- السلمي، عياض نامي عوض، أصول الفقه الذي لا يَسَعُ الفقيه جهله، دار التدمرية، الرياض، ط1، 1426هـ-2005م.
- 71- سليمان: عبد الحليم محمد (1440هـ-2019م). "العموم في الضمائر الدالة على الجمع، دراسة تأصيلية تطبيقية". مجلة العلوم الشرعية. المجلد الثاني عشر، العدد الرابع، 1440هـ-2019م.
- 72- سويفي: أشرف زاهر محمد، والحلواني: محمد إبراهيم محمد، "قراءة الفاتحة للمأموم خلف الإمام: دراسة حديثية فقهية"، مجلة مجمع، العدد ،25، 2018م.

- 73- السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، **الإتقان في علوم القرآن**، تحقيق مركز الدراسات القرآنية، مجمع الملك فهد، السعودية، ط1، د.ت.
- 74- السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم، (القاهرة: مطبعة البابي الحلبي، د.ط.، 1964م).
- 75- السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، جمع الجوامع المعروف بالجامع الكبير، (القاهرة: الأزهر الشريف، دار السعادة للطباعة، د.ط.، 1426هـ-2005م).
- 76- السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، (بيروت: دار الفكر للنشر والطباعة، د.ط.، 1433هـ-2011م).
- 77- السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، طبقات المفسرين، تحقيق: علي محمد عمر، (القاهرة: مكتبة وهبة، ط1، 1396).
- 78- الشاطبي، إبراهيم موسى محمد اللخمي الغرناطي، الموافقات، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، (د.م.: دار ابن عفان، ط1، 1417هـ-1997م).
- 79- الشعيبي، محمد علي، المرويات والأقوال التفسيرية للصحابي معاذ بن جبل هي من خلال تفسير الطبري وابن أبي حاتم، مجلة العلوم الإسلامية"، 2019م.
- 80- الشنقيطي، محمد الأمين محمد المختار الجكني أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د.ط.، 1415 هـ 1995م).
- 81- الشنقيطي، محمد الأمين محمد المختار الجكني، نثر الورود شرح مراقي السعود، تحقيق على محمد العمران، مطبوعات مجمع الفقه الإسلامي، جدة، د.ط.، د.ت.
  - 82- الشوكاني، محمد على محمد عبد الله، فتح القدير، (دمشق، دار ابن كثير، ط1، 1414هـ).

- 83- ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله محمد إبراهيم العبسي، **المصنف**، تحقيق: كمال يوسف الحوت، (الرياض: مكتبة الرشد، ط1، 1409هـ).
- 84- ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله محمد إبراهيم العبسي، المصنف، تحقيق: سعد ناصر الشثري، (الرياض: دار كنوز إشبيليا، ط1، 1436هـ-2015م).
- 85- الشيرازي، أبو اسحاق إبراهيم علي يوسف، التبصرة في أصول الفقه، تحقيق: مفيد محمد ومحمد على، (المدينة المنورة: مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، ط1، 1406هـ-1985م).
- 86- صلاح الدين، محمد شاكر أحمد بن عبد الرحمن، فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، د.ت.).
- 87- الطبراني، سليمان أحمد أيوب مطير الشامي، المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، (د.م.: دار إحياء التراث العربي، ط2، 1983م).
- 88- الطبري، أبي جعفر محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق عبد الله عبد المحسن التركي، (د.م.: دار هجر للطباعة والنشر والإعلان، ط1، 1422هـ-2001م).
- 89- الطيار، مساعد سليمان، التحرير في أصول التفسير، (جدة: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية عهد الإمام الشاطبي، ط3، 1438هـ-2017م).
- 90- الطيار، مساعد سليمان ناصر، التفسير اللغوي للقرآن الكريم، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الرياض، ط2، 1427هـ.
- 91- الطيار، مساعد سليمان، فصول في أصول التفسير، دار ابن الجوزي، الرياض، ط2، 1423هـ.
- 92- الطيار، مساعد سليمان، مقالات في علوم القرآن وأصول التفسير، مركز تفسير للدراسات القرآنية، الرياض، ط2، 1436هـ-2015م.

- 93- الطيب، أسعد محمد، مقدمة تحقيق تفسير ابن أبي حاتم، (السعودية: مكتبة نزار مصطفى الباز، ط3، 1419 هـ).
- 94- ابن عادل، أبو حفص سراج الدين عمر بن علي الحنبلي الدمشقي النعماني، اللباب في علوم الكتاب، المحقق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت/لبنان، الطبعة: الأولى، 1419 هـ -1998م.
- 95- ابن عاشور، محمد الطاهر محمد محمد الطاهر، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، د.ط.، د.ت.
- 96- ابن عبد البر، أبو عمر يوسف عبد الله محمد القرطبي، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، (المغرب: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، د.ط.، 1387هـ).
- 97- أبو عبيدة، معمر المثنى التيمي البصري، مجاز القرآن، تحقيق محمد فؤاد سزكين، الخانجي الكتبي، مصر، ط1، 1374هـ 1954م.
- 98- ابن العربي، القاضي محمد أبو بكر الإشبيلي المالكي، القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، تحقيق: محمد عبد الله ولد كريم، (د.م.: دار الغرب الإسلامي، ط1، 1992م).
- 99- العز ابن عبد السلام، أبو محمد عبد العزيز الحسن السلمي الدمشقيّ، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، تحقيق: عثمان حلمي قره، (د.م.: مطبعة عامرة، د.ط.، 1312هـ).
- 100- العسكري، أبو هلال الحسن عبد الله سهل مهران، معجم الفروق اللغوية، تحقيق: الشيخ بيت الله بيات، (قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسيي، ط1، 1412هـ).
- 101- ابن عطية، أبو محمد عبد الحق غالب عبد الرحمن الأندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد (بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1422هـ-2001م).

- 102- العقيل، صالح حمود صالح، الأحاديث التي تكلم عنها ابن أبي حاتم في تفسيره ولم يذكرها في كتابه العلل، "مجلة العلوم الشرعية"، السعودية، المجلد الثالث عشر، العدد الأول، 2019م.
- 103- ابن فارس، أبو الحسين أحمد زكريا، الصاحبي في فقه اللغة، تحقيق السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، د.ط.، د.ت.
- 104- ابن فارس، أبو الحسين أحمد زكرياء الرازي، معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون، (د.م.: دار الفكر، د.ط.، 1399هـ-1979م).
- 105- الفاسي، محمد الطيب، شرح كفاية المتحفظ تحرير الرواية في تقرير الكفاية، تحقيق: على حسين البواب، (الرياض: دار العلوم للطباعة والنشر، ط1، 1403هـ-1983م).
- 106- فجال، محمود، الحديث النبوي في النحو العربي، (الرياض: أضواء السلف، ط2، 1417هـ- 1997م).
- 107- الفيروزآبادي، أبو طاهر مجد الدين محمد يعقوب، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، تحقيق: محمد علي النجار، (القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامي، د.ط.، 1416هـ-1996م).
- 108- الفيروزآبادي، أبو طاهر مجد الدين محمد، القاموس المحيط، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط8، 1426هـ-2995م).
- 109 الفيومي، أبو العباس أحمد محمد علي الحموي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، (بيروت: المكتبة العلمية، د.م.، د.ت.).
- 110- ابن قتيبة، أبي محمد عبد الله مسلم، أدب الكاتب، تحقيق علي فاعور، (السعودية: وزارة الشؤون الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة، د.ط.، د.ت.).

- 111- القرطبي، أبي عبد الله محمد أحمد الخزرجي، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: عبد الله عبد المحسن التركي ومحمد رضوان عرقسوسي، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط1، 1434هـ-2013م).
- 112- القرطبي، أبو عبد الله محمد أحمد الخزرجي، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ط2، 1384هـ-1964م).
- 113- ابن قيم الجوزيه، أبي بكر محمد سعد الدين، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط1، 1411هـ-1991م).
- 114- الكبيسي، عيادة أيوب. أهمية التفسير بالمأثور في الدراسات القرآنية من خلال التفسير المسند لابن أبي حاتم الرازي، الجامعة الإسلامية العالمية، مجمع البحوث الإسلامية، المجلد الواحد والأربعين، العدد الثاني، يونيو 2006م.
- 115- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (د.م.: دار إحياء التراث العربي، ط1، 1408هـ 1988م).
- 116- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل عمر الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1419هـ.
- 117 ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقي، طبقات الشافعيين، تحقيق: أحمد عمر هاشم ومحمد زينهم محمد عزب، (د.م.: مكتبة الثقافة الدينية، د.ط.، 1413هـ-1993م). 118 الكوجك، نشأت محمود عبد الرحمن، تفسير السورة التي يذكر فيها النمل من تفسير القرآن العظيم مسنداً عن الرسول على والصحابة والتابعين للإمام عبد الرحمن ابن أبي حاتم الرازي، رسالة ماجستير، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، قسم الدراسات العليا الشرعية فرع الكتاب والسنة (السعودية: جامعة أم القرى، 1404هـ-1405هـ).

- 119- ماتريدي، أبو منصور محمد محمد محمود، تفسير الماتريدي، تحقيق: مجدي باسلوم، (بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1426هـ-2006م).
- 120- ابن ماجه: أبو عبد الله محمد يزيد القزويني، السنن، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد ومحمد كامل وعبد اللطيف حرز الله، (د.م.: دار الرسالة العالمية، ط1، 1430هـ-2009م).
- 121- المديني، أبو الحسن علي عبد الله جعفر السعدي، **العلل**، تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب المكتب الإسلامي، بيروت، ط2، 1980م.
- 122 مسلم، الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، المسند الصحيح المختصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ط.، د.ت.).
- 123- المشد، عبد الرحمن عادل عبد العال، المفسرون من الصحابة دراسة وصفية، مركز تفسير للدراسات القرآنية، الرياض، ط1، 1437هـ-2016م.
- 124- معمر: شباب، **دلالة الخطاب في القرآن الكريم**، رسالة ماجستير، كلية الآداب، اللغات والفنون، قسم اللغة العربية وآدابجا، (الجزائر: جامعة وهران، 2007م).
- 125- ابن منظور، أبو الفضل محمد مكرم علي الأنصاري، **لسان العرب**، (بيروت: دار صادر، ط3، 1414هـ).
- 126- ابن النجار، أبو البقاء تقي الدين محمد أحمد الفتوحي، شرح الكوكب المنير، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيه حماد (د.م.: مكتبة العبيكان، ط2، 1418هـ-1997م).
- 127- النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى، شرح صحيح مسلم بن الحجاج، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط3، 1392هـ).
- 128- الهيثمي، أبو الحسن نور الدين على أبي بكر سليمان، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، تحقيق: حسام

الدين القدسي، (القاهرة: مكتبة القدسي، د.ط.، 1414هـ-1994م).

129- الهيثمي، أبو الحسن نور الدين على أبي بكر سليمان، المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي، تحقيق: سيد كسروري حسن، (بيروت: دار الكتب العلمية، د.ط.، د.ت.).

130- هسبريس، الرباط، 17 يونيو 2014م. بوهندي" :المغضوب عليهم والضالون "في الفاتحة ليسوا اليهود (hespress.com) .

الملاحق: جدولة الأحاديث والآثار

| القاعدة   | أصول التفسير   | الطبقة     | النص                                                | الراوي              | وجه     | الآية    | رقم    |
|-----------|----------------|------------|-----------------------------------------------------|---------------------|---------|----------|--------|
| المستخرجة |                |            |                                                     |                     | التفسير |          | الحديث |
| ص 59.     | بالقرآن        | صحابي      | جبريل قل: بسم الله يا محمد. يقول: اقرأ بذكر ربك،    | ابن عباس            | 1       | بسم الله | 1      |
| ص 83      | وباللغة        |            | قم واقعد بذكره.                                     |                     |         |          |        |
| ص70       | بالقرآن        | تابعي بصري | اسم الله الأعظم هو الله، ألا ترى أنه في جميع القرآن | جابر بن             | _       |          | 3      |
| ص74       | بالسُّنة       |            | يبدأ به قبل كل اسم.                                 | زيد <sup>(1</sup> ) |         |          |        |
| ص101      | بأقوال الصحابة |            |                                                     |                     |         |          |        |
| ص 86      | باللغة         | صحابي      | اقرأ بذكر ربك وقم واقعد بذكره بسم الله الرحمن، قال  | بن عباس             | _       | الرحمن   | 4      |
|           |                |            | يقول: الرحمن الفعلان من الرحمة، وهو من كلام         |                     |         |          |        |
|           |                |            | العرب.                                              |                     |         |          |        |

<sup>(1)</sup> أبو الشعثاء، جابر بن زيد الأزدي اليحمدي، مولاهم، البصري الخوفي، (ت: 93هـ)، كان من كبار أصحاب ابن عباس، وروى عنه: عمرو بن دينار، وقتادة، وأيوب السختياني، قال عطاء، عن ابن عباس، قال: لو أن أهل البصرة نزلوا عند قول جابر بن زيد لأوسعهم علما عما في كتاب الله، وعن ابن عباس، قال: تسألوني عن شيء وفيكم جابر بن زيد؟، وعن عمرو بن دينار، قال: ما رأيت أحدا أعلم من أبي الشعثاء، وقال ابن الأعرابي: كانت لأبي الشعثاء حلقة في جامع البصرة يفتي فيها قبل الحسن، وكان من المجتهدين في العبادة، وقال قتادة يوم موته: اليوم دفن علم أهل البصرة، أو قال: عالم العراق، ينظر: تاريخ الإسلام (2/ 1199).

| ص36      | له حكم الرفع | صحابي      | هو اسم من أسماء الله، وما بينه وبين اسم الله إلاكما | عثمان                | _ |           | 5 |
|----------|--------------|------------|-----------------------------------------------------|----------------------|---|-----------|---|
|          |              |            | بين سواد العينين وبياضهما من القرب                  |                      |   |           |   |
| ص61      | بالقرآن      | صحابي      | الرحيم: الرقيق الرفيق لمن أحب أن يرحمه، البعيد      | ابن عباس             | _ | الرحيم    | 6 |
| ص 75     | بالسُّنة     |            | الشديد على من أحب أن يعنف عليه العذاب.              |                      |   |           |   |
| ص 84     | باللغة       |            |                                                     |                      |   |           |   |
| ص 61     | بالقرآن      | تابعي بصري | الرحمن اسم لا يستطيع الناس أن ينتحلوه (2)، تسمى     | الحسن <sup>(1)</sup> | _ |           | 7 |
|          |              |            | به تبارك وتعالى                                     |                      |   |           |   |
| ص 27     | له حكم الرفع | صحابي      | الحمد لله كلمة الشكر، وإذا قال العبد: الحمد لله،    | ابن عباس             | 1 | الحمد لله | 8 |
| ص 77     | بالسُّنة     |            | قال: شكرني عبدي                                     |                      |   |           |   |
| ص 89، 92 | باللغة       | صحابي      | الحمد لله هو الشكر لله، الاستجداء لله، والإقرار له  | ابن عباس             | _ |           | 9 |
|          |              |            | بنعمه وابتدائه إلخ                                  |                      |   |           |   |

(1) هو أبو سعيد الحسن بن أبي الحسن يسار، (ت: 110 هر)، مولى زيد بن ثابت، ويقال: مولى جميل بن قطبة، إمام أهل البصرة، بل إمام أهل العصر، ولد بللدينة في خلافة عمر، وكانت أمه خيرة مولاة لأم سلمة، فكانت تذهب لأم سلمة في الحاجة وتشاغله أم سلمة بثديها، فربما در عليه، سمع من عثمان وهو يخطب، ورأى طلحة وعليا، وروى عن: عمران بن حصين، والمغيرة بن شعبة، وعبد الرحمن بن سمرة، وأبي بكرة، والنعمان بن بشير، وابن عباس، وابن عمر، وجابر، وعبد الله بن عمرو، وأبي هريرة، وأنس بن مالك، وخلق كثير من الصحابة وكبار التابعين، روى عنه: أيوب، وثابت، ويونس، وابن عون، وحميد الطويل، وأمم لا يحصون، ومناقبه كثيرة ومحاسنه غزيرة، كان رأسا في العلم والحديث، إماما مجتهدا كثير الاطلاع، رأسا في القرآن وتفسيره، رأسا في الوعظ والتذكير، رأسا في الخلم والعبادة، رأسا في الزهد والصدق، رأسا في الفصاحة والبلاغة، رأسا في الأيد والشجاعة، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 25).

(2) أي أن يدعوه لأنفسهم، قال في القاموس المحيط (ص: 1061): انتحله وتنحله: ادعاه لنفسه وهو لغيره.

| -        | باللغة         | تابعي شامي               | الحمد لله ثناء على الله                                   | كعب(1)                | 2 |             | 10 |
|----------|----------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------|---|-------------|----|
| ص78      | بالسُّنة       | تابعي خراساني            | الحمد رداء الرحمن                                         | الضحاك <sup>(2)</sup> | 3 |             | 11 |
| ص 36     | له حكم المرفوع | صحابي                    | الحمد لله كلمة رضيها الله لنفسه                           | علي                   | 4 |             | 12 |
|          | ری             | ن الخطأ في الرواية الأخر | هذا الأثر لا علاقة له بالآية إنما ساقه ابن ابي حاتم ليبيه | علي                   | _ |             | 13 |
| ص 54     | بالقرآن        | صحابي                    | الحمد لله رب العالمين، قال: يا محمد، له الخلق كله،        | ابن عباس              | 1 | رب العالمين | 14 |
| ص 66     | بالسُّنة       |                          | السماوات كلهن ومن فيهن، والأرضون كلهن ومن                 |                       |   |             |    |
| ص 77، 79 | باللغة         |                          | فيهن، وما بينهن مما يعلم ومما لا يعلم                     |                       |   |             |    |
| ص 38     | له حكم الرفع   | تابعي بصري               | الإنس عالم، والجن عالم، وما سوى ذلك ثمانية عشر            | أبو                   | 2 |             | 15 |
|          |                |                          | ألف عالم                                                  |                       |   |             |    |

(1) هو أبو إسحاق كعب الأحبار بن ماتع الحميري اليماني الكتابي، (ت: 32 هـ)، أسلم في خلافة أبي بكر، أو أول خلافة عمر، روى عن: عمر، وصهيب، وعن كتب أهل الكتاب، وكان في الغالب يعرف حقها من باطلها لسعة علمه وكثرة اطلاعه، روى عنه: ابن امرأته تبيع الحميري، وأسلم مولى عمر، وأبو سلام الأسود، وآخرون. ومن الصحابة أبو هريرة، وابن عباس، ومعاوية، وسكن الشام وغزا بحمص طالب غزاة، قال خالد بن معدان، عن كعب الأحبار: لأن أبكي من خشية الله أحب إلى من أن أتصدق بوزني ذهبا، ينظر تاريخ الإسلام (2/ 214).

(2) أبو محمد، وقيل: أبو القاسم الضحاك بن مزاحم الهلالي الخراساني (ت: 102هـ)، صاحب التفسير، حدث عن: ابن عباس، وابن عمر، وأبي سعيد الخدري، وأنس بن مالك، وسعيد بن جبير، والأسود، وعطاء، وطاوس، وغيرهم، وعنه: جويبر بن سعيد، وعمارة بن أبي حفصة، وأبو سعد البقال سعيد بن المرزبان، وعبد العزيز بن أبي رواد، وعمر بن الرماح، ونحشل بن سعيد، ومقاتل، وعلي بن الحكم، وأبو روق عطية، وأبو جناب يحيى بن أبي حية الكلب، وثقه أحمد بن حنبل، وابن معين، وضعفه يحيى القطان، وغيره، واحتج به النسائي وغيره، وكان مدلسا، وروى شعبة، عن مشاش قال: سالت الضحاك: هل لقيت ابن عباس؟ قال: لا. وقال شعبة، عن عبد الملك بن ميسرة قال: لم يلق الضحاك ابن عباس، إنما لقي سعيد ابن جبير بالري فأخذ عنه التفسير ، ينظر: الذهبي، تاريخ الإسلام ج7، ص112.

|      |              |            |                                                       | العالية <sup>(1)</sup> |   |    |
|------|--------------|------------|-------------------------------------------------------|------------------------|---|----|
| ص 38 | له حكم الرفع | تابعي شامي | العالمين ألف أمة، فستمائة في البحر، وأربعمائة في البر | تبيع <sup>(2)</sup>    | _ | 16 |
| ص 79 | باللغة       | تابعي بصري | رب العالمين قال: ما وصف من خلقه                       | قتادة <sup>(3</sup> )  | _ | 17 |
| ص 54 | بالقرآن      | رأي صحابي  | العالمين قال: الجن والإنس                             | ابن عباس               | 3 | 18 |
| ص 66 | بالسُّنة     |            |                                                       |                        |   |    |

(1) أبو العالية رفيع بن مهران الرياحي، أحد علماء البصرة وأئمتها، (ت: 93هـ)، أسلم في إمرة الصديق ودخل عليه، وقرأ القرآن على أبي بن كعب، وروى عن: عمر، وعلي، وابن مسعود، وأبي ذر، وعائشة، وأبي موسى، وأبي أيوب الأنصاري، وابن عباس، ويقال: قرأ على عمر، روى عنه القراءة عرضا شعيب بن الحبحاب، والأعمش، والربيع بن أنس، وجماعة، حدث عنه: قتادة، وأبو خلدة خالد بن دينار، وداود بن أبي هند، والربيع بن أنس الخراساني، وخالد الحذاء، وثابت، ومحمد بن واسع، وعاصم الأحول، وعوف الأعرابي، قال أبو بكر بن أبي داود: ليس أحد بعد الصحابة أعلم بالقرآن من أبي العالية، وبعده سعيد بن جبير، ينظر تاريخ الإسلام (2/ 1202).

(2) تبيع بن عامر الحميري يكني أبا غطيف (ت: 101هـ)، وهو ابن امرأة كعب الأحبار، نزل الشام، يقال: إنه أسلم زمن الصديق، روى عن: أبي الدرداء، وكعب، وعنه: مجاهد، وعطاء، وأبو قبيل المصري، وحكيم بن عمير الحمصي، وحيان أبو النضر، وغيرهم، وكان يقال له: تبيع صاحب الملاحم، قرأ الكتب ونظر في سير الأولين، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 20).

(3) هو أبو الخطاب قتادة بن دعامة، السدوسي البصري الأعمى الحافظ، (ت: 117هـ)، أحد الأئمة الأعلام، روى عن: عبد الله بن سرجس، وأنس بن مالك، وأبي الطفيل، وأبي رافع، وأبي أيوب المراغي، وأبي الشعثاء، وزرارة بن أوفى، والشعبي، وعبد الله بن شقيق، ومطرف بن الشخير، وسعيد بن المسيب، وخلق، وعنه: سعيد بن أبي عروبة، ومعمر، ومسعر، وشعبة، والأوزاعي، وعمرو بن الحارث المصري، وأبان بن يزيد، وهمام، وحماد بن سلمة، وسعيد بن بشير، وأبو عوانة، وخلق كثير، وكان أحد من يضرب المثل بحفظه، روي عنه أنه قال: ما قلت لمحدث قط أعد علي، وما سمعت أذناي شيئا قط إلا وعاه قلبي، وقال محمد بن سيرين: قتادة أحفظ الناس، وكان يقول: ما في القرآن آية إلا وقد سمعت فيها شيئا، قال أحمد بن حنبل: قتادة عالم بالتفسير وباختلاف العلماء، ثم وصفه أحمد بالفقه والحفظ، وأطنب في ذكره وقال: قلما تجد من يتقدمه، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 301).

| ص 20 | حديث مرفوع     | صحابي         | قَسمتُ الصلاة بيني وبين عبدي، فإذا قال الحمد لله  | جابر <sup>(1</sup> ) | 1 | الرحمن الرحيم | 19 |
|------|----------------|---------------|---------------------------------------------------|----------------------|---|---------------|----|
|      |                |               | رب العالمين، قال: مدحني عبدي، وإذا قال، الرحمن    |                      |   |               |    |
|      |                |               | الرحيم قال: أثني علي عبدي                         |                      |   |               |    |
| ص 59 | بالقرآن        | تابعي خراساني | الرحمن بجميع خلقه، والرحيم بالمؤمنين خاصة         | الضحاك               | 2 |               | 20 |
| ص 64 | بالسُّنة       |               |                                                   |                      |   |               |    |
|      | بأقوال الصحابة | تابعي بصري    | الرحمن الرحيم قال: هما رقيقان أحدهما أرق من الآخر | خالد بن              | 3 |               | 21 |
|      |                |               |                                                   | صفوان(2)             |   |               |    |
| ص 50 | بالقرآن        | تابعي بصري    | الرحمن اسم لا يستطيع الناس أن ينتحلوه             | الحسن                | 4 |               | 22 |
| -    | بالسُّنة       | صحابي         | كتبت الصلاة بيني وبين عبدي، فإذا قال العبد: مالك  | أبو هريرة            | _ | مالك يوم      | 23 |
|      |                |               | يوم الدين قال: فوض عبدي وأثنى علي.                |                      |   | الدين         |    |
| ص 51 | بالقرآن        | صحابي         | لا يملك أحد في ذلك اليوم معه حكما كملكهم في       | ابن عباس             | _ |               | 24 |
|      |                |               | الدنيا.                                           |                      |   |               |    |

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري السلمي (ت: 74هـ)، أحد المكثرين عن النبي صلى الله عليه وسلم، وروى عنه جماعة من الصحابة، وله ولأبيه صحبة، روي عنه أنه قال: غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم إحدى وعشرين غزوة بنفسه شهدت منها تسع عشرة غزوة، الإصابة في تمييز الصحابة (1/ 546).

<sup>(2)</sup> خالد بن صفوان، أبو صفوان بن الأهتم التميمي المنقري البصري، (ت: 123هـ)، أحد فصحاء العرب، ومن مشاهير الأخباريين، وله أخبار في البخل، وفد على هشام بن عبد الملك. حكى عنه شبيب بن شيبة، وسفيان بن عيينة، وإبراهيم بن سعد، ومن كلامه، وسئل: أي إخوانك أحب إليك؟ قال: الذي يغفر زللي، ويقبل عللي، ويسد خللي، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 400).

| ص 55 | بالقرآن         | صحابي           | الدين يوم حساب الخلائق، وهو يوم القيامة يدينهم      | ابن عباس                     | _ |           | 25 |
|------|-----------------|-----------------|-----------------------------------------------------|------------------------------|---|-----------|----|
| ص 66 | بالسُّنة        |                 | بأعمالهم إن خيرا فخير، وإن شر شرا إلا من عفا عنه.   |                              |   |           |    |
| ص 87 | بأقوال الصحابة  |                 |                                                     |                              |   |           |    |
| ص 61 | بالقرآن         | تابع تابعي كوفي | يوم الدين قال: يوم الجزاء                           | حميد                         |   |           | 26 |
|      | بالقران         | عبع عبعي عوي    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,               | سيد<br>الأعرج <sup>(1)</sup> | _ |           | 20 |
| ص 52 | بالقرآن         | صحابي           | يعني إياك نوحد ونخاف ونرجو يا ربنا لا غيرك          | ابن عباس                     | _ | إياك نعبد | 27 |
| ص 77 | باللغة          | تابعي بصري      | إياك نعبد وإياك نستعين دل على نفسه أنه كذا فقولوا   | قتادة                        | _ |           | 28 |
| ص 77 | باللغة          | تابعي بصري      | يأمركم أن تخلصوا له العبادة، وأن تستعينوه على أمركم | قتادة                        | _ |           | 29 |
| ص 88 | بأقواله الصحابة |                 |                                                     |                              |   |           |    |
| ص 57 | بالقرآن         | صحابي           | على طاعتك وعلى أمورنا كلها                          | ابن عباس                     | _ | نستعين    | 30 |
| ص 67 | بالسُّنة        |                 |                                                     |                              |   |           |    |
| ص 57 | بالقرآن         | صحابي           | ألهمنا                                              | ابن عباس                     | _ | اهدنا     | 31 |
|      |                 |                 |                                                     |                              |   |           |    |

<sup>(1)</sup> حميد الأعرج الكوفي القاص(ت: قبل 150 هـ)، روى عن: عبد الله بن الحارث المكتب صاحب لابن مسعود، وعنه: خلف بن خليفة، وابن نمير، وأبو يحيى الحماني، وعبيد الله بن موسى، ضعفه أبو زرعة وغيره، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 852).

| ص 25 | حديث مرفوع     | صحابي     | الصراط المستقيم كتاب الله                          | علي             | 1 | الصراط     | 32 |
|------|----------------|-----------|----------------------------------------------------|-----------------|---|------------|----|
| ص 81 | باللغة         |           |                                                    |                 |   |            |    |
| ص 25 | حديث مرفوع     | صحابي     | ضرب الله مثلا صراطا مستقيما، والصراط الإسلام       | $^{(1)}$ النواس | 2 |            | 33 |
| ص 81 | باللغة         |           |                                                    |                 |   |            |    |
| ص 88 | بأقوال الصحابة | تابع بصري | هو النبي صلى الله عليه وسلم وصاحباه من بعده.       | أبو العالية     | 3 |            | 34 |
| ص 88 | بأقوال الصحابة | تابعي مكي | الحق                                               | مجاهد           | 4 |            | 35 |
| ص 69 | بالسُّنة       | صحابي     | ألهمنا دينك الحق، وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك | ابن عباس        | _ |            | 36 |
|      |                |           | له                                                 |                 |   |            |    |
|      |                | صحابي     | طريق من أنعمت عليهم                                | ابن عباس        | - | صراط الذين | 37 |
| ص 55 | بالقرآن        | صحابي     | الملائكة والنبيين والصديقين والشهداء الذين أطاعويي | ابن عباس        | 1 | أنعمت      | 38 |
|      |                |           | وعبدوني                                            |                 |   | عليهم      |    |
|      |                | تابعي مكي | هم المؤمنون                                        | مجاهد           | 2 |            | 39 |
| ص 29 | حديث مرفوع     | صحابي     | المغضوب عليهم: اليهود، ولا الضالين: النصاري. قال   | عدي بن          | _ | المغضوب    | 40 |
|      |                |           | أبو محمد: ولا أعلم بين المفسرين في هذا الحرف       |                 |   |            |    |

<sup>(1)</sup> النواس بن سمعان بن خالد العامري الكلابي، له ولأبيه صحبة، وحديثه عند مسلم في صحيحه، سكن الشام، له صحبة ورواية، روى عنه: جبير بن نفير، وأبو إدريس الخولاني، وجماعة، ينظر الإصابة في تمييز الصحابة (6/ 377)، تاريخ الإسلام (2/ 445).

|      |                    |       | اختلافا                                                                                                                                                                                                                                                                                    | حاتم <sup>(1)</sup> |   | عليهم       |    |
|------|--------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|---|-------------|----|
| ص 29 | حديث مرفوع         | صحابي | إن اليهود مغضوب عليهم، والنصاري ضلال.                                                                                                                                                                                                                                                      | عدي                 | _ | ولا الضالين | 41 |
| ص 69 | بالسُّنة           | صحابي | وغير طريق الضالين، وهم النصارى الذين أضلهم الله بعزيتهم عليه، يقول: فألهمنا دينك الحق، وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك له حتى لا تغضب علينا كما غضبت على اليهود، ولا تضلنا كما أضللت النصارى فتعذبنا كما تعذبهم. يقول: امنعنا من ذلك برفقك ورحمتك ورقتك وقدرتك. قال أبو محمد: ولا أعلم في | ابن عباس            | _ |             | 42 |
|      | موافق لأهل العربية | صحابي | هذا الحرف اختلافا بين المفسرين.<br>أنا الله أعلم                                                                                                                                                                                                                                           | ابن عباس            | 1 | ألم         | 43 |
|      |                    |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |   | \           |    |
| ص 63 | بالسُّنة           |       | الم اسم من أسماء الله الأعظم                                                                                                                                                                                                                                                               | ابن عباس            | 2 |             | 44 |

<sup>(1)</sup> أبو طريف عدي بن حاتم بن عبد الله بن سعد بن الحشرج بن امرئ القيس بن عدي، الطائي، (ت: قبل 70 هـ)، والده حاتم الجواد، وفد على النبي صلى الله عليه وسلم في شعبان سنة سبع، فأكرمه النبي صلى الله عليه وسلم، وكان سيد قومه، له عن النبي صلى الله عليه وسلم، وعن عم، روى عنه: الشعبي، وسعيد بن جبير، وخيثمة بن عبد الرحمن، وعبد الله بن معقل المزين، وهمام بن الحارث، ومصعب بن سعد، وأبو إسحاق السبيعي، وآخرون، قدم الشام مع خالد من العراق، ثم وجهه خالد بالأخماس إلى أبي بكر، وسكن الكوفة مدة، ثم قرقيسياء، ينظر تاريخ الإسلام (2/ 678).

| ص 89 | بأقوال الصحابة    | تابعي كوفي | حرف اشتق من حروف اسم الله                                               | السدي(1)            | _ | 45 |
|------|-------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------|---|----|
| ص 89 | بأقوال الصحابة    | تابعي مدين | الم وحم ون، ونحوها: أسماء الله مقطعة                                    | سالم(2)             | _ | 46 |
| ص 89 | بأقوال الصحابة    | تابعي كوفي | اسم من أسماء الله مقطعة بالهجاء، فإذا وصلتها كانت<br>اسما من أسماء الله | عامر <sup>(3)</sup> | _ | 47 |
| -    | باللغة موافق لأهل | صحابي      | ألم، وحم، ون، قال: اسم مقطع                                             | ابن عباس            | _ | 48 |

(1) الإمام أبو محمد إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة، السدي الكبير الحجازي، ثم الكوفي الأعور المفسر، (ت: 127هـ)، مولى قريش، عن: أنس بن مالك، وابن عباس، وعبد خير الهمداني، ومصعب بن سعد، وأبي صالح باذان، وأبي عبد الرحمن السلمي، ومرة الطيب، وخلق، وعنه: شعبة، والثوري، وزائدة، وإسرائيل، والحسن بن صالح، وأبو عوانة، وأسباط بن نصر، والمطلب بن زياد، وأبو بكر بن عياش، وآخرون. وقد رأى أبا هريرة، والحسن بن علي.

قال النسائي: صالح الحديث، وقال يحيى القطان: لا بأس به، وقال أحمد: مقارب الحديث، وقال مرة: ثقة، وقال ابن معين: ضعيف، وقال أبو زرعة: لين، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، تاريخ الإسلام (3/ 371).

(2) أبو عمر سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب العدوي، ، ويقال: أبو عبد الله المدني الفقيه، (ت: 106هـ)، أحد الأعلام، سمع: أباه، وعائشة، ورافع بن خديج، وأبا هريرة، وسفينة، وسعيد بن المسيب وغيرهم، وعنه: عمرو بن دينار، وابن شهاب، وصالح بن كيسان، وموسى بن عقبة، وعبيد الله بن عمر، وحنظلة بن أبي سفيان، وخلق كثير، كان ثقة كثير الحديث، عاليا من الرجال، وقال مالك: ولم يكن أحد في زمان سالم بن عبد الله أشبه بمن مضى من الصالحين في الزهد والقصد والعيش منه، ينظر تاريخ الإسلام (3/ 49).

(3) أبو عمرو عامر بن شراحيل الشعبي، (ت: 106هـ)، علامة أهل الكوفة في زمانة، ولد في وسط خلافة عمر، وروى عن: علي يسيرا، وعن المغيرة بن شعبة، وعمران بن حصين، وعائشة، وأبي هريرة، وجرير البجلي، وعدي بن حاتم، وابن عباس، ومسروق، وخلق كثير، قرأ عليه: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، وروى عنه: إسماعيل بن أبي خالد، وداود بن أبي هند، والأعمش، وابن عون، ومجالد، وأبو حنيفة، ويونس بن أبي إسحاق، ومنصور بن عبد الرحمن، وخلق كثير، كان يقول: ما كتبت سوداء في بيضاء إلى يومي هذا، ولا حدثني رجل بحديث قط إلا حفظته، ولا أحببت أن يعيده علي، تاريخ الإسلام (3/ 70).

|      | العربية              |                |                                               |             |   |        |    |
|------|----------------------|----------------|-----------------------------------------------|-------------|---|--------|----|
|      | باللغة: دلالة الأحرف | تابعيان بصريان | هذه الأحرف الثلاثة من التسعة والعشرين حرفا    | أبو العالية | 3 |        | 49 |
|      | على بدايات الكلمات   |                | دارت فيها الألسن كلها ليس منها حرف إلا وهو    | الربيع      |   |        |    |
|      |                      |                | مفتاح اسم من أسمائه، وليس منها حرف إلا وهو في |             |   |        |    |
|      |                      |                | آلائه، وليس منها حرف إلا وهو في مدة أقوام     |             |   |        |    |
|      |                      |                | وآجالهم                                       |             |   |        |    |
| ص 90 | بأقوال الصحابة       | تابعي مكي      | الم اسم من أسماء القرآن.                      | مجاهد       | 4 |        | 50 |
| ص 90 | بأقوال الصحابة       | تابعي مكي      | الم هي فواتح يفتتح الله بما القرآن            | مجاهد       | 5 |        | 51 |
| _    | _                    | تابعي مكي      | الم قسم                                       | عكرمة(1)    | 6 |        | 52 |
| _    | باللغة: تبادل أسماء  | تابعيون        | هذا الكتاب                                    | عكرمة       | _ | ذلك    | 53 |
|      | الإشارة              |                |                                               | سعيد        |   | الكتاب |    |

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله عكرمة البربري، ثم المدني، (ت: 105هـ)، مولى ابن عباس، أحد العلماء الربانيين، روى عن: ابن عباس، وعائشة، وعلي بن أبي طالب، وأبي هريرة، وعقبة بن عامر، وعبد الله بن عمره، وأبي سعيد، وابن عمر، وعنه: أيوب السختياني، وثور بن يزيد، وثور بن زيد الديلي، وأبو بشر، وخالد الحذاء، وداود بن أبي هند، وعاصم الأحول، ويحيى بن أبي كثير، وخلق كثير، وأفتى في حياة مولاه، وقال: طلبت العلم أربعين سنة، كان أبو الشعثاء يقول: هذا عكرمة مولى ابن عباس، هذا أعلم الناس، وعن شهر بن حوشب قال: عكرمة حبر الأمة، و: قيل لسعيد بن جبير: تعلم أحدا أعلم منك؟ قال: نعم، عكرمة، وقال الشعبي: ما بقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة، وقال قتادة: أعلم الناس بالتفسير عكرمة، وكان عكرمة كثير التطواف، كثير العلم و يأخذ جوائز الأمراء، ينظر تاريخ الإسلام (5/ 106).

| -          | باللغة: مرادف | تابعي وصحابي | القرآن                                        | الحسن وابن            | _ | الكتاب  | 54 |
|------------|---------------|--------------|-----------------------------------------------|-----------------------|---|---------|----|
|            |               |              |                                               | عباس                  |   |         |    |
| ص 84       | باللغة: مرادف | صحابة        | الريب يعني الشك من الكفر                      | أبو الدرداء           | _ | لا ريب  | 55 |
|            |               | + اتفاق      | ولا أعلم في هذا الحرف اختلافا                 |                       |   |         |    |
| ص 82       | باللغة        | تابعي كوفي   | عن ضلالة                                      | الشعبي                | 1 | هدی     | 56 |
| مكرر مع 56 | باللغة        | تابعي كوفي   | عن ضلالة                                      | الشعبي                | _ |         | 57 |
| ص 82       | باللغة        | تابعي كوفي   | نور للمتقين                                   | السدي                 | 2 |         | 58 |
| ص 82       | باللغة        | تابعي مكي    | تبيان للمتقين                                 | سعید بن               | 3 |         | 59 |
|            |               |              |                                               | جبير <sup>(1</sup> )  |   |         |    |
| ص 25       | حديث مرفوع    | صحابي        | لا يكون الرجل من المتقين حتى يدع ما لا بأس به | عطية                  | 1 | للمتقين | 60 |
|            |               |              | حذرا لما به البأس                             | السعدي <sup>(2)</sup> |   |         |    |

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله سعيد بن جبير بن هشام الأسدي الوالبي مولاهم، الكوفي، (ت: 95هـ)، أحد الأئمة الأعلام، سمع ابن عباس، وعدي بن حاتم، وابن عمر، وعبد الله بن مغفل، وغيرهم، وروى عنه: جعفر بن أبي المغيرة، وأيوب السختياني، والأعمش، وعطاء بن السائب، والحكم بن عتيبة، وحصين بن عبد الرحمن، وخصيف الجزري، وسلمة بن كهيل، وابنه عبد الله بن سعيد، وابنه الآخر عبد الملك، وخلق كثير، كان يقال له: جهبذ العلماء، تاريخ الإسلام (2/ 1100).

<sup>(2)</sup> هو عطية بن عروة، وقيل ابن عمرو، وقيل ابن سعد، وقيل ابن قيس السعدي، وجزم ابن حبان بأنه عطية بن عروة بن سعد، ووقع عند الطبراني والحاكم: عطية بن سعد، قيل: هو من بني سعد بن بكر. وقيل: من بني جشم بن سعد، صحابي معروف، له أحاديث، نزل الشام، الإصابة في تمييز الصحابة (4/ 421)

| ص 40 | له حكم الرفع            | صحابي      | قوم اتقوا الشرك وعبادة الأوثان، وأخلصوا لله العبادة  | معاذ <sup>(1</sup> ) | 2 |        | 61 |
|------|-------------------------|------------|------------------------------------------------------|----------------------|---|--------|----|
|      |                         |            | فيمرون إلى الجنة                                     |                      |   |        |    |
| ص 55 | بالقرآن                 | صحابي      | الذين يحذرون من الله عقوبته في ترك ما يعرفون من      | ابن عباس             | 3 |        | 62 |
|      |                         |            | الهدى ويرجون رحمته بالتصديق بما جاء منه              |                      |   |        |    |
| -    | بالقرآن                 | تابعي      | نور للمتقين، وهم المؤمنون                            | السدي                | 4 |        | 63 |
| -    | بالقرآن: تفسير ببقية    | تابعي      | نعتهم الله، فأثبت نعتهم ووصفهم. قال: الذين يؤمنون    | قتادة                | _ |        | 64 |
|      | الآية                   |            | بالغيب                                               |                      |   |        |    |
| -    | باللغة: تخصيص العام     | تابعي      | المؤمنون من العرب                                    | السدي                | _ | الذين  | 65 |
|      |                         |            |                                                      |                      |   | يؤمنون |    |
| ص 68 | بالسُّنة                | صحابي      | إن أمر محمد كان بينا لمن رآه، والذي لا إله غيره ما   | ابن مسعود            | 1 | بالغيب | 66 |
|      |                         |            | آمن مؤمن أفضل من إيمان بغيب                          |                      |   |        |    |
| -    | بالقرآن: تفسير          | تابعي بصري | يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وجنته | ابو العالية          |   |        | 67 |
|      | الإيمان بما جاء في بقية |            | وناره ولقائه. ويؤمنون بالحياة بعد الموت، وبالبعث.    |                      |   |        |    |
|      | الآيات الأخرى           |            | فهذا غيب كله                                         |                      |   |        |    |

<sup>(1)</sup> أبو عبد الرحمن معاذ بن جبل بن عمرو الأنصاري الخزرجي، (ت: 17هـ)، الإمام المقدم في علم الحلال والحرام، كان أبيض وضيء الوجه، براق الثنايا، أكحل العينين، شابا جميلا سمحا من خير شباب قومه، وشهد المشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وروى عنه، الإصابة في تمييز الصحابة (6/ 107).

| - | بالقرآن:تخصيص العام  | تابعي كوفي | الذين يؤمنون بالغيب فمن العرب. أما الغيب: فما    | السدي                   |   | 68 |
|---|----------------------|------------|--------------------------------------------------|-------------------------|---|----|
|   | بالسياق وتفسير الغيب |            | غاب عن العباد من أمر الجنة وأمر النار وما ذكر في |                         |   |    |
|   | بدلالة كلام العرب    |            | القرآن، لم يكن تصديقهم بذلك من قبل أصل كتاب      |                         |   |    |
|   |                      |            | أو علم كان عندهم.                                |                         |   |    |
| - | بقول تابعي           | تابعي كوفي | الغيب القرآن                                     | زر <sup>(1</sup> )      | 2 | 69 |
| - | باللغة: بالمثال      | تابعي مكي  | من آمن بالله، فقد آمن بالغيب                     | عطاء(2)                 |   | 70 |
| - | باللغة: بالمثال      | تابعي كوفي | يؤمنون بالغيب قال: بغيب الإسلام                  | اسماعیل بن              | 3 | 71 |
|   |                      |            |                                                  | أبي خالد <sup>(3)</sup> |   |    |
| _ | اللغة: بالمثال       | تابعي مدين | يؤمنون بالغيب قال: بالقدر                        | زید بن                  | 4 | 72 |

(1) أبو مريم زر بن حبيش بن حباشة بن أوس، الأسدي الكوفي، (ت: 82هـ)، أدرك الجاهلية، وعمر دهرا، حدث عن: عمر، وأبي بن كعب، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وقرأ القرآن على علي، وابن مسعود، وأقرأه، فقرأ عليه عاصم، ويحيى بن وثاب، وأبو إسحاق، والأعمش، وحدث عنه: عاصم، وعبدة بن أبي لبابة، وعدي بن ثابت، والمنهال بن عمرو، وأبو إسحاق الشيباني، وأبو بردة بن أبي موسى، وإسماعيل بن أبي خالد، قال عاصم: كان زر من أعرب الناس، كان عبد الله بن مسعود يسأله عن العربية، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، تاريخ الإسلام (2/ 935).

(3) أبو عبد الله إسماعيل بن أبي خالد البجلي، مولاهم، الكوفي، (ت: 143هـ)، أحد أئمة الحديث، سمع: أبا جحيفة، وابن أبي أوفى، وقيس بن أبي حازم، والشعبي، وزر بن حبيش، روى عنه: الحكم بن عتيبة مع تقدمه، وشعبة، والسفيانان، وخلق كثير، وكان ثقة ثبتا حجة، صاحب سنة،قال أبو إسحاق السبيعي: إسماعيل بن أبي خالد شرب العلم شربا, تاريخ الإسلام (3/ 816).

<sup>(2)</sup> أبو محمد عطاء بن أبي رباح المكي، (ت: 114هـ)، مولى قريش، أحد أعلام التابعين، ولد في خلافة عثمان، وسمع: عائشة، وأبا هريرة، وأسامة بن زيد، وأم سلمة، وابن عباس، وابن عمر، وأبا سعيد الخدري، وخلقا كثيرا، وعنه: أيوب، والحكم، وأبو حنيفة، والأوزاعي، وخلق كثير، وكان إماما سيدا أسود مفلفل الشعر، من مولدي الجند، فصيحا، علامة، انتهت إليه الفتوى بمكة مع مجاهد، وكان يخضب بالحناء، تاريخ الإسلام (3/ 277).

|      |                |            |                                                  | أسلم (1).            |   |        |    |
|------|----------------|------------|--------------------------------------------------|----------------------|---|--------|----|
| ص 26 | حديث مرفوع     | صحابية     | صليت الظهر أو العصر في مسجد بني حارثة            | تويلة <sup>(2)</sup> | 5 |        | 73 |
|      |                |            | فاستقبلنا مسجد إيليا فصلينا سجدتين ثم جاءنا من   |                      |   |        |    |
|      |                |            | يخبرنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد استقبل |                      |   |        |    |
|      |                |            | البيت الحرام، فتحول الرجال مكان النساء، والنساء  |                      |   |        |    |
|      |                |            | مكان الرجال، فصلينا السجدتين الباقيتين مستقبلي   |                      |   |        |    |
|      |                |            | البيت الحرام. قال إبراهيم: فحدثني رجال من بني    |                      |   |        |    |
|      |                |            | حارثة أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- حين بلغه |                      |   |        |    |
|      |                |            | ذلك قال: أولئك قوم آمنوا بالغيب                  |                      |   |        |    |
| ص 67 | بالسُّنة       | صحابي      | يقيمون الصلاة أي يقيمون الصلاة بفرضها            | ابن عباس             | _ | يقيمون | 74 |
|      |                |            |                                                  |                      |   | الصلاة |    |
| -    | بأقوال الصحابة | تابعي بصري | المحافظة على مواقيتها ووضوئها وركوعها وسجودها    | قتادة                | - |        | 75 |

<sup>(1)</sup> أبو عبد الله زيد بن أسلم، العدوي المدني، (ت: 136هـ)، مولى عمر رضي الله عنه، روى عن: ابن عمر، وجابر، وسلمة بن الأكوع، وأنس بن مالك، وطائفة، وعنه: بنوه: أسامة، وعبد الرحمن، وعبد الله على وعبد الله على وسلم، قال يعقوب بن شيبة: زيد ثقة من أهل الفقه، عالم بتفسير القرآن، له فيه كتاب، تاريخ الإسلام (3/ 656).

<sup>(2)</sup> تويلة بالتصغير بنت أسلم، أو مسلم، الأنصارية الحارثية، من المبايعات، روى حديثها الطبراني، من طريق إبراهيم ابن حمزة الزبيري، عن إبراهيم بن جعفر بن محمود بن محمد بن سلمة، عن أبيه، عن جدته أم أبيه، ويقال فيها: تولة، أو نويلة، ينظر الإصابة في تمييز الصحابة (8/ 59).

| -    | بأقوال الصحابة       | تابع تابعي | وإقامتها المحافظة على مواقيتها، وإسباغ الطهور فيها،            | مقاتل بن             | _ |        | 76 |
|------|----------------------|------------|----------------------------------------------------------------|----------------------|---|--------|----|
|      |                      | خراساني    | وتمام ركوعها وسجودها، وتلاوة القرآن فيها، والتشهد              | حيان <sup>(1</sup> ) |   |        |    |
|      |                      | *          | والصلاة على النبي ﷺ                                            |                      |   |        |    |
| ص 68 | بالسُّنة             | صحابي      | يؤتون الزكاة احتسابا لها                                       | ابن عباس             | 1 | ينفقون | 77 |
|      |                      | تابعي كوفي | فهي نفقة الرجل على أهله، وهذا قبل أن تنزل الزكاة               | السدي                | 2 |        | 78 |
|      |                      | تابعي بصري | فأنفقوا مما أعطاكم الله، فإنما هذه الأموال عوار <sup>(2)</sup> | قتادة                | 3 |        | 79 |
|      |                      |            | وودائع عندك يا ابن آدم أوشكت أن تفارقها                        |                      |   |        |    |
| ص 56 | بالقرآن              | صحابي      | يصدقونك بما جئت من الله، وما جاء به من قبلك                    | ابن عباس             | _ | يؤمنون | 80 |
|      |                      |            | من المرسلين، لا يفرقون بينهم ولا يجحدون بما جاءوهم             |                      |   |        |    |
|      |                      |            | به من ربیم                                                     |                      |   |        |    |
| _    | بالقرآن: فسر ما أنزل | تابعي بصري | فآمنوا بالفرقان وبالكتب التي قد خلت قبله من التوراة            | قتادة                |   |        | 81 |
|      | من قبلك بالكتب       |            | والزبور والإنجيل                                               |                      |   |        |    |

<sup>(1)</sup> أبو بسطام النبطي البلخي الخراز وهو ابن دوال دوز وهو بالفارسي الخراز. حدّث عن الشعبي والضحاك وشهر بن حوشب وعكرمة وسالم بن عبد الله ومجاهد وابن بريدة ومسلم بن هيصم وخلق. وعنه إبراهيم بن أدهم وبكر بن معروف وابن المبارك وعمر بن الرماح وعبد الرحمن بن محمد المحاربي ومسلمة بن علي الخشني وعيسى غنجار وخلق. وحدث عنه من شيوخه علقمة بن مرثد وذلك في صحيح مسلم. وكان خيرا ناسكا كبير القدر صاحب سنة. هرب من خراسان أيام أبي مسلم صاحب الدولة إلى بلاد كابل فدعا هناك خلقا إلى الإسلام فأسلموا على يده. وقد وثقه ابن معين وأبو داود. وقال النسائى: ليس به بأس. ينظر: تاريخ الإسلام 9/ 296.

<sup>(2)</sup> العواري جمع عارية يعني أن هذه الأموال معارة ومودعة عندنا، وإنما هي في الحقيقة لله تعالى، كما قال تعالى: {وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلَفِينَ فِيهِ } [الحديد: 7].

|                    | السابقة كما جاء في |            |                                                    |              |   |          |    |
|--------------------|--------------------|------------|----------------------------------------------------|--------------|---|----------|----|
|                    | آيات أخرى          |            |                                                    |              |   |          |    |
| ص 53               | بالقرآن            | صحابي      | أي بالبعث والقيامة والجنة والنار والحساب والميزان. | ابن عباس     | _ | يوقنون   | 82 |
|                    |                    |            | أي لا هؤلاء الذين يزعمون أنهم آمنوا بماكان قبلك    |              |   |          |    |
|                    |                    |            | ویکفرون بما جاءك من ربك                            |              |   |          |    |
| ص 82               | باللغة             | تابعي كوفي | هؤلاء المؤمنون من أهل الكتاب                       | السدي        | _ |          | 83 |
| ص 58               | بالقرآن            | صحابي      | على نور من ربهم، واستقامة على ما جاءهم             | ابن عباس     | 1 | علی هدی  | 84 |
| -                  | باللغة: مرادف      | تابعي مكي  | على بينة من ربهم                                   | بن جبير      | 2 |          | 85 |
| ص 26               | حديث مرفوع-        | صحابي      | الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين- إلى         | عبد الله ابن | _ | هم       | 86 |
| حمل بعض الآيات على | بالقرآن            |            | قوله- المفلحون هؤلاء أهل الجنة                     | عمرو         |   | المفلحون |    |
| بعض                |                    |            |                                                    |              |   | J        |    |
| ص 82               | باللغة             | تابعي بصري | الأربع الآيات من فاتحة السورة- في المؤمنين         | أبو العالية  | _ |          | 87 |
| ص 84               | باللغة             | صحابي      | الذين أدركوا ما طلبوا، ونجوا من شر ما منه هربوا    | ابن عباس     | _ |          | 88 |
| ص 82               | باللغة             | تابعي كوفي | وبالآخرة هم يوقنون هؤلاء المؤمنون من أهل الكتاب    | السدي        | _ |          | 89 |
|                    |                    |            | ثم جمع الفريقين                                    |              |   |          |    |
| ص 83               | باللغة             | تابعي بصري | هم المفلحون قال: قوم استحقوا الهدى والفلاح بحق،    | قتادة        |   |          | 90 |
|                    |                    |            | فأحقه الله لهم، وهذا نعت أهل الإيمان               |              |   |          |    |