



#### **OPEN ACCESS**

# اللسانيات العربية من خلال كتاب سيبويه في ضوء اللسانيات الغربية الحديثة (دراسة مقارنة)

عمارية حاكم

جامعة سعيدة، الجزائر

hakemamaria13000@gmail.com

#### ملخّص

رغم التباين الكبير في الظروف التي تكشف كلا من المنهجين: العربي والغربي والسياقات التاريخية والثقافية الخاصة التي يتميز بها كل واحد منهم، لم تعد المقابلة ما بين منهج سيبويه أو سواه من اللغويين العرب القدامي في دراسة اللغة، وبعض مناهج المدارس اللغوية الحديثة ضربًا من المجازفة أو المفارقة بسبب ما تنطوي عليه من مقارنة بين لغات تنتمي إلى أسر لغوية مختلفة¹، وذلك أن ثمة قدرًا كبيرًا من التشابه بينهما في الاتجاهات والآراء والنظريات المتصلة بالبحث اللغوي التي قد تحيل إلى المتأمل والمتمعن فيها أنها صدرت من منبع واحد<sup>2</sup>، وليس أدلّ على ذلك ما أقر به كبار الباحثين اللغويين أمثال كارتر.

إن مجال الدراسة ليس بتحديد فضل التقدم والسبق لسيبويه، وإنها هو الكشف عن الملامح المشتركة بين ما جاء به في الكتاب منذ قرون، وبين الاتجاهات الغربية الحديثة، كعلم اللغة الاجتماعي (Sociolinguistics)، والأنثروبولوجيا اللغوية (Linguistic Anthropology)، اعتهادًا على السياق الاجتهاعي عند سيبويه، بالإضافة إلى الفلسفة وعلم النفس والتداولية (Pragmatique)، التي تمثل علاقة وطيدة بالتبليغ ودورها الفعال في الكشف عن مقاصد المتكلمين، ومن العجب أن يجد الباحث كل ما يضارع هذه الاتجاهات والنظريات الغربية في كتاب سيبويه، يتضح هذا من خلال المقارنة بين سيبويه وأبرز أعلام اللغة الغربيين، أمثال: دي سوسير، ومالينوفسكي، وبلومفيد، وكفتكنشتاين، وهابرماس، وأوستين وغيرهم. ووفق هذا الطرح، سأعالج في ورقتي البحثية هذه؛ اللسانيات العربية من خلال كتاب سيبويه من منظور اللسانيات الغربية الحديثة.

الكلمات المفتاحية: اللسانيات، النحو، سيبويه، الدراسات الغربية، المنهج، المقارنة

1- ينظر: سارة الخالدي، أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه، ص 109.

2- ينظر: نهاد الموسى، فظرية النحو العربي، ط 1، (عمان: كلية الآداب بالجامعة الأردنية، 1980)، ص 20.

للاقتباس: حاكم ع.، «اللسانيات العربية من خلال كتاب سيبويه في ضوء اللسانيات الغربية الحديثة (دراسة مقارنة)»، مجلة أنساق، المجلد 3، العدد 1 و2، 2018-2019

© 2019، حاكم، الجهة المرخص لها: دار نشر جامعة قطر. تم نشر هذه المقالة البحثية بواسطة الوصول الحر ووفقًا لشروط Creative Commons Attribution license CC BY 4.0. هذه الرخصة تتيح حرية إعادة التوزيع، التعديل، التغيير، والاشتقاق من العمل، سواء أكان ذلك لأغراض تجارية أو غير تجارية، طالما ينسب العمل الأصلى للمؤلفين.





OPEN ACCESS

# Arabic linguistics in the book of Sibawayh in the Light of Modern Western Linguistics (Comparative Study)

Hakem Amari
University of Saida - Algeria
hakemamaria13000@gmail.com

#### **Abstract**

Despite the great variation in the circumstances that reveal both the Arab and Western approaches and the special historical and cultural contexts that characterize each one of them, the comparison is no longer between Sibawayh's curriculum or other ancient Arabic linguists in the study of language. Paradoxically because of the comparison between languages belonging to different linguistic families<sup>3</sup>, there is a great deal of similarity in the attitudes, views and theories related to linguistic research that may reveal to the contemplator and the discoverer that they are from one source<sup>4</sup>. Evidence of this phenomenon has been acknowledged by senior researchers like Carter.

The area of study is not the identification of the progress and the precedence of Sibawayh, but the discovery of the common features of what has been written in the book for centuries, and the modern Western trends such as sociolinguistics and linguistic anthropology. In addition to the philosophy, psychology and deliberation (pragmatic approach), which is a strong relationship with the reporting and its effective role in the detection of the purposes of the speakers, it is surprising that the researcher finds all that corresponds to these trends and Western theories in the book of Sibawayh. This is illustrated by the comparison between Sibawayh and the most prominent Western linguists, namely, de Saussure and Malinowski, Blumvid

<sup>3-</sup> See: Sibawayh, The Impact of the Context of Speech, p. 109.

<sup>4-</sup> Nihad al-Mousa, The theory of Arabic grammar, p. 20.

and Kvtkinstaan, Habermas, Austin, and others. In this research, I intend to address the Arabic linguistics through Sibawayh's book from the perspective of modern western linguistics. Keywords: Grammar, Linguistics, Sibawayh, Western studies, Curriculum, Comparison

. للاقتباس: حاكم ع.، «اللسانيات العربية من خلال كتاب سيبويه في ضوء اللسانيات الغربية الحديثة (دراسة مقارنة)»، مجلة أنساق، المجلد 3، العدد 1 و 2، 2018-2019

© 2019، حاكم، الجهة المرخص لها: دار نشر جامعة قطر. تم نشر هذه المقالة البحثية بواسطة الوصول الحر ووفقًا لشروط Creative Commons Attribution license CC BY 4.0. هذه الرخصة تتيح حرية إعادة التوزيع، التعديل، التغيير، والاشتقاق من العمل، سواء أكان ذلك لأغراض تجارية أو غير تجارية، طالما ينسب العمل الأصلي للمؤلفين.

#### مقدّمة

نشير إلى أن كثيرًا من العلماء الغربيين -أنموذج المقارنة- يعترفون بأن دراساتهم اللغوية لم تنفتح على سائر العلوم الاجتماعية، ولم تتكامل مع الدراسات الإنسانية المختلفة إلا بدءًا من منتصف القرن العشرين نستدل على ذلك بأحد الأنثر وبولوجيين: وهو مالينوفسكي الذي يطالب النحويين بتغيير المنهج الذي يتبعونه في بحوثهم اللغوية والمقتصر على الأوراق والأعمال المكتوبة، مقترحًا عليهم تبنّي المنهج التجريبي الذي يعتمد اللغة المنطوقة الحية مادة أساسية للبحث والحق أن المقام لا يتسع لعرض كل أوجه التشابه بين سيبويه وأبرز الأعلام السابق ذكرهم، وإن كنت قد أشرت سابقًا إلى كثير من النقاط المتعلقة بها، ولذلك سأتعرض إلى المقارنة بصورة مقتضبة لتدارك ما يكون قد فاتني من إشارات جليلة، لم أذكرها من قبل في متن هذا البحث.

#### أ. سيبويه ودى سوسير

لا أحد ينكر قيمة كتاب «محاضرات في اللسانيات العامة» لصاحبه فردينان دي سوسير الذي ظهر سنة 1916 أي بعد وفاة صاحب هذه المحاضرات بثلاث سنوات 1913، إذ كان فاتحة عهد جديد بالنسبة للدراسات اللسانية بوجه خاص والعلوم الإنسانية بوجه عام  $^7$ ، وبخاصة عندما تحدث عن «علم اللسان الخارجي» الذي يعنى بدراسة تاريخ الشعوب وحضاراتها لفهم البيئة اللسانية الداخلية الخاصة بكل منها $^8$ ، ولذلك ذهب دي سوسير إلى أنه ينبغي دراسة تعبيرات ومفردات لغة شعب ما داخل نظامها اللغوي الخاص، إذ لا وجود لتلك التعبيرات إلا في علاقتها وفي تقابلها مع الكلهات الأخرى التي ارتبطت  $^9$ .

ولقد استطاع دي سوسير بحق أن يخرج الدرس اللغوي من التصورات الفلسفية، والأحكام المسبقة التي فرضتها ظروف فكرية سادت أوروبا ردحًا من الزمن من خلال اعتباده على مجموعة من المبادئ، غدت هي الموجّه الأساس للدرس اللساني الأوربي بوجه خاص، والدراسات اللسانية العالمية بوجه عام، وهي السهات التي لا زالت تطبع التفكير اللغوي الأوروبي بخاصة في وجهيه اللساني المحض من جهة، والسيميائي ذي التوجه النقدي الأدبي من جهة أخرى 10.

ولعل أهم تغيير أحدثه دي سوسير في تاريخ علم اللغة الحديث عند الغرب هو ضرورة الابتعاد عن المنهج الزماني (Synchronique) الذي يبحث في التقنيات والطرق التي يتكلم بها الناس في مجتمع لغوي محدد وفي وقت معين 11، جاعلًا اللغة المنطوقة في المقام الأول لدراستها دراسة

<sup>5-</sup>See: John Lyons, New horizons in linguistics (England: Penguin Books, 1972), p. 8-9.

<sup>6-</sup>See: Bronislaw Malinowski, *The dilemma of contemporary linguistics in language in culture and society* (New York: Harper and Row, 1964), p. 63.

<sup>7-</sup> فرديناند دي سوسير، محاضرات في اللسانيات العامة، ترجمة: عبد القادر قنيني (إفريقيا الشرق، 1987)، ص 3.

<sup>8-</sup> ينظر: الخالدي، أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه. مرجع سابق، ص 112.

<sup>9-</sup> ينظر: دي سوسير، محاضرات في اللسانيات العامة. مرجع سابق، ص 31-32.

<sup>10-</sup> نُصر الدين بوحساين، «سيبويه والنقد اللساني العربي»، مجلة دراسات أدبية، دورية محكّمة، مركز البصيرة للبحوث والاستشارات والخدمات التعليمية، دار الخلدونية للنشر والتوزيع، الجزائر، ع 8، (2010).

<sup>11-</sup> الخالدي، أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه. مرجع سابق، ص 112-113.

موضوعية كما هي وكما تظهر؛ أي في ذاتها ومن أجل ذاتها بغية الكشف عن حقيقتها 12.

وهكذا يكون ما نادي به دي سوسير في الغرب في القرن العشرين، قد سبقه إليه سيبويه وأسلافه من النحاة منذ ما يزيد عن اثني عشر قرنًا<sup>13</sup>، حينها قامت أسس نظرياتهم اللغوية على اللغة المنطوقة التي كانوا يسمعونها من معينها، أي بصورة مباشرة من الناطقين بها، مع ما وضعوا لهذه المادة المسموعة من شروط زمانية ومكانية لصحة الأخذ والقبول مها14.

لقد ألمح سيبويه في مواطن كثيرة من كتابه إلى أهمية دراسة بعض التراكيب العربية من خلال ربطها بتراكيب أخرى مستعملة لدى العرب وقياسها عليها، مشددًا على أن تكون هذه التراكيب متداولة في بيئتهم، وإلا قوبلت بالرفض، وإن كانت منسجمة نحويًا، فالمنطق العام أو السليقة الفطرية الطبيعية للناطقين الأصليين هي مقياس الصحة أو عدمها، كما في «باب الاستقامة والإحالة» هذا فضلًا عن وعيه بضرورة إشراك العوامل الخارجية غير اللغوية في تحليل اللغة وتقعيدها خاصة ما تعلق بسياق الموقف.

#### ب. سيبويه وبلومفيلد

تجدر الإشارة إلى سيناريو «جاك وجيل والتفاحة» في نظرية التبليغ عند «بلومفيلد»، فمن يكون هذا الرجل؟ ليوناردو بلومفيلد «Leonardo Bloomfield» من أبرز الأعلام اللغويين وأكثرهم تأثيرًا في تاريخ علم اللغة الأمريكي في أوائل القرن العشرين<sup>15</sup>، درس اللغة من منظار أنثروبولوجي وعلمي<sup>16</sup>، غير أنه قد تبنّي المذهب السلوكي (Behaviouristic School) في تحليل الكلام الذي يقوم على اكتشاف ما سوف يفعله الفرد في موقف معين أوحين يرى شخصًا ما يفعل شيئًا، وهذه الطريقة تساعد على التنبؤ بالاستجابة حين نعرف «المنبه» أو «المثير»<sup>17</sup>. يفهم مما سبق آنفًا، أن بلومفيلد ينظر إلى الحدث الكلامي على أنه صورة من صور السلوك الجسماني، ولذلك يتطلب فهم الموقف تحليل الأحداث العملية التي تسبقه والتي تلحقه زيادة عن دراسته هو بحد ذاته<sup>18</sup>، وأفضل نموذج يقدمه بلومفيلد عن تصوره هذا هو سيناريو (جاك وجيل والتفاحة) الذي يمثل نظرية في التواصل قائمة على المثير والاستجابة.

وإذا كان بلومفيلد قد أورد نموذجًا واحدًا لتصوره، فإن في الكتاب شواهد كثيرة يصور فيها سيبويه مشاهد من الأحداث الكلامية التي نتجت عن مثيرات لغوية وغير لغوية، ذكرناها أكثر من مرة في مواضع تطلبت التمثيل بها، ولا بأس من ذكرها للتدليل على مزاعمنا وهي كالآتي:

<sup>12-</sup> محمود السعدان، علم اللغة: مقدّمة للقارئ العربي (مصر: دار المعارف، 1962)، ص 52.

<sup>13-</sup> الموسى، نظرية النحو العربي. مرجع سابق، ص 23-44.

<sup>14-</sup> حلمي خليل، من تاريخ النَّحو العربي (الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، 1995)، ص 37-38.

<sup>15-</sup> ينظر: الخالدي، أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه. مرجع سابق، ص 114.

<sup>17-</sup> ينظر: عبده الراجحي، النحو العربي، ص 37. 18- المرجع نفسه، ص 38-98.

# ■ الأحداث العملية السابقة على الكلام (ردّ الفعل اللغوي)

المثير اللغوي/المثير غير اللغوي

- رؤية الحاج. «مكةَ والله»

- رؤية رجل يضرب أو يقتل أو يشتم. «زيداً»

- رؤية رجل يكاد يرتطم بالحائط. «رأسك والحائطَ»

- رؤية رجل يسدد سهمًا نحو القرطاس ثم سماع صوت تسديد السهم دون رؤيته «القرطاسَ والله».

- رؤية أناس يرقبون الهلال ثم سماع صوت تكبيراتهم. «الهلالَ وربِّ الكعبة»

-

يلاحظ صاحب النظر الثاقب أن عنصر الاستجابة مغيب، وكذلك الأحداث التي تلي الحدث الكلامي، ولذلك ما يبرره عند صاحب الكتاب، وهو توقعات المتكلم، وهذا ما يعرف في علم النفس اللغوي (Psycholinguistique) بحث المعاني» «Word association game» أو «Stimulus and response model»، حيث يعرض العالم أو الباحث اللغوي مجموعة من المثيرات (stimulus) أمام أحد الأشخاص ليدرس استجابته الكلامية الفورية عليها<sup>19</sup>.

#### ج. سيبويه وتشومسكي

يتفق تشومسكي في كثير من الجوانب مع سيبويه، خاصة في ظواهر التحويل كالتقديم والحذف والزيادة وغيره وكذا قواعد الاشتقاق، ولا يتسع المقام هنا لعرض أوجه التشابه والاختلاف بينها، فقط أننا سنلمح إلى الجانب النفسي في كتاب سيبويه في دراسة اللغة والذي يحتل حيزًا مهيًّا، لذلك يذهب تشومسكي إلى أن ثمة ارتباطًا وثيقًا بين علم اللغة وعلم النفس، على الرغم من اختلاف وجهات النظر بين الحقلين أثناء التطبيق، وذلك أن النواحي النفسية تتدخل في عملية بناء التركيب، إذ هي المسؤولة عها قد ينتج عن ذلك من أخطاء أو تشوهات أو جمل غير تامة تزيد أو تغير في تسلسل الكلام<sup>20</sup>، وهذا الذي يلمسه الباحث عند سيبويه حين تحدث عن بدل النسيان والغلط حين يستدرك المتكلم خطأه فيعمد إلى تصحيحه أو حتى الإضراب عنه.

# د. سيبويه ومالينوفسكي

في رسالته «دلالة السياق» يعرفنا «ردة الطلحي» بهالينوفسكي على أنه من أبرز الأنثروبولوجيين (Anthropologistes) الذين أمدوا علم اللغة بأبعاد إنسانية واجتهاعية فائقة الأهمية، يظهر ذلك في الأثر الكبير الذي تركه فيمن جاء بعده من اللغويين واللغويين الأنثروبولوجيين، أمثال: فيرث، وجسبرسن وجون بيير<sup>21</sup>.

ويحرص «مالينوفسكي» على أن فهم اللغة يحتاج إلى مساهمات من فروع علمية عديدة، لا سيها من علم الاجتماع

<sup>19-</sup> See: Herbert H. Clark, "Word association and linguistic theory", in *New Horizons in Linguistics* (England: Penguin Books, 1972).

<sup>20-</sup>John Lyons, Chomsky (The Harvester Press), p. 110-111.

<sup>21-</sup> ينظر: ردة الطليحي، **دلالة السياق**، رسالة دكتوراه (مكة المكرمة: جامعة أم القرى، 2002)، ص 181.

والأنثروبولوجيا اللذيْن يمداننا بفهم أعمق لطبيعة الإنسان وثقافته 22، لأنه لا سبيل إلى الفهم العميق للبناء اللغوي ما لم يفهم هذا الإنسان الناطق بهذه اللغة، إضافة إلى الظروف المحيطة التي تكتنف كلامه، وذلك أن معنى أي لفظة يعتمد على السياق الذي وردت فيه 23.

لقد أصبح واضحًا أن دراسة أي لغة يتكلم بها قوم يحيون ظروفًا معينة مغايرة لظروفنا، ويملكون ثقافة غير التي نملكها، يحتم علينا الاطلاع على ثقافتهم وظروف معيشتهم وخصائص بيئتهم، بل وحتى التعرف على عاداتهم وتقاليدهم التي يظهر أثرها في أنهاطهم التعبيرية، وإلا تعذر علينا فهم كلامهم أو مقاصدهم، ولقد رأينا أن سيبويه قد تفطن إلى هذه الحتمية، إذ طبقها تطبيقًا محكمًا حين إصراره على إدخال عنصر السياق الواقعي الذي جرى في الكلام الذي كان يحلله ويقعد لمبناه، بالإضافة إلى إشاراته إلى بعض من قيم العرب الاجتهاعية.

وتأكيدًا على وعي سيبويه لمسألة أن دراسة لغة ما، لا يتم إلا بالاطلاع على خصائص أهلها، نورد بعض شواهده على ذلك:

- يقول في معرض تسويغ رفع النعت: «له عِلْمٌ عِلْمُ الفقهاء، وإنها كان الرفع في هذا الوجه، لأن هذه خصال نذكرها في الرجل، ولم ترد أن تخبر بأنك مررت برجل في حال تَعَلَّم ولا تَفَهَّم، ولكنك أردت تذكر الرجل بفضل فيه... كقولك: له حسبٌ حسبُ الصالحين، لأن هذه الأشياء وما يشبهها صارت تحلية عند الناس وعلامات... وإذا قال: له علمٌ علمُ الفقهاء، فهو يخبر عها قد استقر فيه قبل رؤيته وقبل سهاعه منه، ولم يرد أن يخبر أنه إنها بدأ في علاج العلم في حال لقياه إياه، لأن هذا ليس من ما يثنى به، وإنها الثناء في هذا الموضع أن يخبر بها استقر فيه...»<sup>24</sup>.
- وفي باب منع أن يكون للأسد اسم عَلَمٍ يختص به قال: «وإنها مُنِعَ الأَسَدُ أن يكون له اسم معناه زيدٌ، لأن الأُسْدَ وما أشبهها ليست بأشياء ثابتة مقيمة مع الناس فيحتاجوا إلى أسهاء يعرفون بها بعضًا من بعض...»<sup>25</sup>.

يتضمن النص الأول تقنية تعليل الحركات الإعرابية (تعليل رفع الاسم «علم» لكونه نعتًا) وكذلك تعليل ما تواضع عليه الناس في تحديدهم لمفهوم الثناء ومعانيه، ويكون سيبويه بهذه التقنية قد ألف بين منهجين، المنهج النحوي (الحركات الإعرابية) والمنهج الأنثروبولوجي (تواضع الجهاعة)، والقصد من هذا الجمع بين المنهجين، هو أن العلامة الإعرابية لا يتم لها معناها النحوي إلا إذا وقعت في أبعادها الاجتهاعية الصحيحة<sup>26</sup>.

أما النص الثاني، فإشارة سيبويه جد واضحة، وهي أن الناس ليسوا في حاجة إلى تسمية الأسود في الوقت الذي تكثر فيه الأسهاء الخاصة بالحيوان، «ألا تراهم اختصوا الخيل والإبل والغنم والكلاب وما يثبت معهم»<sup>27</sup>.

<sup>22-</sup>See: Bronislaw Malinowski, "The Problem of Meaning in Primitive Languages", Supplement I to Ogden, C. K./Richards, I. A., *The Meaning of Meaning* (London: Routledge/Kegan Paul), 1923, p. 298. الحالدي، أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه. مرجع سابق، ص 118

<sup>24-</sup> سيبويه، الكتاب، ج 1، ص 361-362.

<sup>25-</sup> المرجع نفسه، ج 2، ص 94.

<sup>26-</sup> نهاد الموسى، «الوجهة الاجتماعية في منهج سيبويه»، مجلة حضارة الإسلام، ع 1، (1974)، ص 74.

<sup>27-</sup> سيبويه، الكتاب. المرجع نفسه، ج 2، ص 94.

وهو الاتجاه نفسه الذي دعا إليه مالينوفسكي الذي «لاحظ بأن اللغة الأصلية للمتكلمين (Native Language) تحوي تراكيب نحوية في منتهى البساطة، وهي إلى ذلك تحتضن قدرة تعبيرية كبيرة تتحقق دائما من خلال المقام والموقف»<sup>28</sup>.

إن لكل قبيلة أو مجتمع بدائي كما لكل مجتمع متحضر مخزون من الكلمات وأنياطا من القواعد التي لا يمكن فهمها وتفسيرها إلا من خلال ارتباطها بمتطلباتهم العقلية، ومن هنا فإن مهمة الإثنوغرافي (عالم الأنثروبولوجيا الوصفية) (Ethnographer) الكشف عن ذلك المخزون وما يتعلق به من قواعد<sup>29</sup>.

ويبدو أن سيبويه يكون قد كشف عن هذه المسألة منذ قرون، ويظهر هذا جليًا في قيامه بمهمة النحوي الذي يقعد واللغوي الذي يفصح والإثنوغرافي الذي يكشف. ومهما يكن من أمر، فإن علم اللغة الاجتهاعي يلاحظ أن الخطاب يرتكز حول الناس أو الأفراد «People - centered»، في حين أن الكتابة تركز على الموضوع (Topiccentered)، إذ الخطاب يولي عنايته الشديدة لجمهور المستمعين أو المشاهدين؛ لأن غايته إشراكهم في الحوار والحديث<sup>30</sup>، ولذلك فإن أغلب الشواهد الواردة في الكتاب تكثر فيها أفعال النهي والأمر والإخبار والاستفهام والتحذير وما شابه ذلك من معاني، ترتبط ارتباطًا مباشرًا بالأشخاص لا بالموضوعات.

#### ه. سيبويه وفنكنشتاين

تضاربت آراء بعض المفكرين الغربيين حول «فنكنشناين»، إذ يعدونه الفيلسوف الأول للقرن العشرين، خاصة بعد نشر الكتاب المشهور «Philosophicalinvestigations»، بينها يرى راسل (Russel) وآخرون أن

لا فائدة ترجى من هذا الكتاب بناءً على نظر الكثيرين من الفلاسفة الذين رأوا أنه غامض ومحير وعسير الفهم 18، والحق إن «فنكنشتاين» كان يؤاخذ الفلاسفة على استعمالهم لِلُغة لا يفهمها كثير من الناس غيرهم، ولذلك غدت الفلسفة لغة خاصة لا يفهمها إلا المتحدث بها<sup>32</sup>، دون أن يلقوا لقواعد النحو بالا لأساليبَ التعبير إلا فيما يعنيهم على حل قضاياهم الفلسفية 33، ومن هنا فلا ريب في أن الاتجاه الفلسفي في دراسة اللغة؛ يختلف في أبعاده وغاياته عن الاتجاه اللغوي الصرف في دراسة القضايا اللغوية 34، ولكن هذا لا يمنع اللغويين من الاستفادة من تحليلات ونظرات الفلاسفة العميقة في جوهر اللغة.

يدرك كل باحث مطلع على أعمال «فنكنشتاين» الفلسفية أنه ينتصر للغة الطبيعية، لغة التخاطب التي أكثر الحديث عنها، وذلك أن التواصل أو التخاطب بين الناس «Verbal communication» كان شغله الشاغل، وهو الذي

<sup>28-</sup> المرجع سابق، ص 94.

<sup>29-</sup>See: The problem of meaning, p. 300.

<sup>30-</sup> ينظر: الخالدي، أثر سياق الكلام عند سيبويه. مرجع سابق، ص 124.

<sup>31-</sup>Ludwig Wittgenstein, Understanding and meaning (G. P. Baker), p. 5.

<sup>32-</sup>See: Michael Forster, *Wittgenstein on the arbitrariness of grammar* (Princeton University Press), 2004. p. 1.

<sup>33-</sup>See: Austin, J. L., How to do things with words (Oxford University Press), 1981, p. 2.

<sup>34-</sup> See: Ludwig Wittgenstein, Rules, grammar and necessity, Baker G.P (Oxford), 1985, p. 54.

أطلق على التخاطب اللغوى اسم «ألعاب الكلام (Language games)»، يفهم من هذا أن ممارسة اللغة عنده تعنى بأن هناك طرفًا ما ينطق بالكلمات، وطرفًا آخرًا يعمل وفقها35، على قدر ما تم فهمه واستيعابه لما سمعه، لذلك وجدناه يطرح تساؤلاته حول الكيفية أو التقنية التي يصل بها المعنى من المتكلم إلى المستمع، وعلاقة ذلك بالسياق الذي يرد فيه الكلام، قائلًا: «هل يتوقع المتكلم أن يصل المعنى الذي أراده من كلامه إلى المخاطب كما هو ماثل في ذهنه هو، أم أنه ينتظر من هذا المخاطب أن يخمن فحوى كلام محدثه؟ وإذا حاول المتكلم توضيح مراده من خلال الأمثلة، فقد يتبادر إلى ذهن السامع أكثر من تفسير واحد لما يسمعه، فيتوجب عليه في هذه الحال أن يسأل المتكلم ويستفسر منه، وما على المسؤول إلا الإجابة»<sup>36</sup>.

تذكرنا هذه الأسئلة بمنهج سيبويه في تحليل وتفكيك بعض التعابير، كتلك التي مثلنا بها في باب النعت الوارد في الكتاب في قوله: «مررت برجلين/مسلم وكافر»، حيث يرى سيبويه أن هذه العبارة هي في الأصل مزيج من كلام المتكلم، وإجابة عن سؤال المخاطب الذي يتوقع منه السؤال وإن لم ينطق به (بمن مررت؟). وفي مجال فلسفة التواصل يضرب «فنكنشتاين» للمتلقى مثالا لتوضيح علة التباس المفاهيم في بعض العبارات، بسبب احتمالها معاني متعددة من التفسيرات، وذلك بالعبارة الآتية: «Moses did not exist»، هذه العبارة التي تحتمل ثلاث دلالات متباينة<sup>37</sup>.

- إن الإسر ائيليين لم يكن لديهم قائد حينها خرجوا من مصر.
  - قائد الإسر ائيليين لم يكن اسمه موسى.
- ليس هناك أحد أنجز ما روى الكتاب المقدس عن موسى.

وهي مشابهة للمثال الذي أورده سيبويه في قوله: «ما أتاني رجل» التي تحتمل عدة دلالات أوضحها كالآتي<sup>38</sup>:

- ما أتاك رجل، أي أتاك أكثر من ذلك.
  - ما أتاك رجل، أي امر أة أتتك.
  - ما أتاك رجل، أي أتاك الضعفاء.

فإذا قيل ما أتاك أحد صار نفيا عاما لهذا كله 39، ليس هذا فقط، وإنها هناك أيضا علاقة مشابهة فيها يخص تقنية الحذف التي تناولها سيبويه بالتحليل والتعليل معولا على سنن العرب وما اعتادت عليه، وهو الأمر نفسه الذي وجدناه عند الفيلسوف «فنكنشتاين» وهو أن «معنى كلمة ما يكمن في كيفية استخدامها»<sup>40</sup>، يفهم من هذا الرأى دور السياق في تحديد مقاصد المتكلمين، إذ هو الكفيل بإزالة الغموض في فهم العبارة المنطوقة، وإن لم تكن مكتملة العناصر نحويًا 41.

<sup>35-</sup>Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations (Oxford: Blackwell Publishing), 2001, p. 4. 36- المرجع نفسه، ص 71.

<sup>37-</sup>Wittgenstein, Philosophical Investigations, p. 31.

<sup>40-</sup> See: Wittgenstein, Philosophical Investigations, p. 18.

<sup>41-</sup>Wittgenstein, Understanding and meaning, p. 51-96

فالنطق بكلمة «Slab» يمكن أن تفهم فهما صحيحا إذا عرفنا السياق الذي قيلت فيه، ولمن قيلت؟! ولماذا؟! فإذا تصورنا على سبيل المثال أنها قيلت في مكان خاص بالبناء (ورشة بناء)، وأن الذي تلفظ بهذه المفردة هو أحد العمال خاطبا بها زميله، أدركنا فورا أنها مساوية لعبارة: «Bring me a slab» أو «Hand me a slab» أو «ناولني البلاطة»، فالمتكلم يدرك أنه بكلمة واحدة سيفهمه المخاطب، لذا فهو لا يحتاج إلى تأليف العبارة كاملة وإنها يلجأ إلى الحذف تجنبا للتفاصيل التي هو في غنى عنها.

لذلك فهو يرى أننا إذا تمكنا من خلال استعمال كلمة واحدة فقط أن ندير «لعبة اللغة»؛ فإن هذه الكلمة تشكل جملة بمفردها، بينها لو تلفظنا بعبارة صحيحة نحويًا، ولكنها لم تؤد معنى تجيزه الجماعة اللغوية «Broup» فإنها سترفض؛ لأنها تفتقر إلى الاستخدام المقبول<sup>43</sup>، لذا فهو يركز على السياق ويولي اللغة العادية التي يتحدث بها الناس عناية كبيرة أكثر من اهتهامه باللغة المليئة بالمصطلحات الفلسفية، يتضح من هذه العناية «أنه يسعى إلى توضيح علاقة النحو باللغة الحية، ولا يطمح إلى تغيير اللغة العادية ولا إلى خلق لغة جديدة، بل يبتغي تبيين طريقة استخدامها»<sup>44</sup>.

وفي حديثه عن الاستعمال المقبول، اتفاق بين فنكنشتاين وسيبويه حينما تحدث عن تسويغ حذف الأفعال، بل وحتى الجمل باعتبار ذلك صحيحًا؛ لأنه مقبول معنى واستخداما، خاصة وأن السياق الاجتماعي الذي يرد فيه الكلام يسمح بالاختصار والحذف؛ لعلة هي أن المخاطب على دراية بغرض المتكلم، مثال ذلك ما ذكره سيبويه عن جواز النطق بكلمة واحدة هي «زيدًا» إذا كان المخاطب فاهما لقصد المتكلم الذي يريد إيقاع أمر ما، أو المواصلة في عمل ما بزَيدٍ من ضرب وغيره، إضافة إلى اختزال بعض من الكلام لارتباطه بأحداث سابقة تفهم من سياق الكلام، كمثال سيبويه عن ذلك: «إذا كان غد فأتني»، هذه العبارة المتعلقة بمناسبات مختلفة والتي يفسرها سيبويه في قوله: «والمعنى أنه لقي رجلًا، فقال له: إذا كان ما نحن عليه من السلامة أو كان ما نحن عليه من البلاء في غد فأتني».

يستنتج مما أنف ذكره، أن فنكنشتاين «يقيم وزنا للقواعد النحوية التي يرى أنها تضبط استخدام الكلهات، وبالتالي فهي المسؤولة عن تحديد المعنى، فعلاقة النحو عنده باللغة تشبه إلى حد كبير علاقة قواعد اللعبة باللعبة، فكها أن هذه القواعد تتحكم بأصول ممارسة هذه اللعبة، وهي التي تسمح بالتحركات التي تجري داخلها، كها في الشطرنج مثلًا، فكذلك النحو يتحكم بمساحة ما من اللغة، وهو الذي يسوغ التحركات اللغوية داخلها، وهو إلى جانب ذلك يقرر فشل هذا الاستخدام أو نجاحه 46، وهو المذهب ذاته الذي ذهبه سيبويه في تأكيده بالنسبة لعلاقة النحو الوثقى بالمعنى.

<sup>42-</sup> See: Wittgenstein, Philosophical Investigations, p. 8.

<sup>43-</sup>Ibidem.

<sup>44-</sup> الخالدي، أثر سياق الكلام عند سيبويه. مرجع سابق، ص 129.

<sup>45-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 224.

<sup>46-</sup> See: Wittgenstein, Philosophical Investigations, p. 9.

#### و. سيبويه والتداولية

#### ■ سيبويه و «بول غرايس»

اهتم «غرايس» بموضوع التخاطب والحوار، وعمل على إيجاد نظام لها، فحدد هذا النظام في مبادئ أو قواعد جمعها في مبدأ سماه «مبدأ التعاون والاقتصار على جانب التبليغ». وبالعودة إلى هذه القواعد، يتجلى لنا أنها تنطبق تمامًا على قواعد التبليغ وتقنياته التي وردت في «كتاب سيبويه»، يدلنا على ذلك اتخاذ سيبويه كلام العرب الفيصل في صحة وسلامة كل التراكيب اللغوية الرامية إلى التبليغ، وقد ذكرنا في مبحث آخر من البحث عناصر العملية التبليغية في الكتاب، وخصصنا جانبًا من الدراسة لكل عنصر (المتكلم وأنواعه، المخاطب وأنواعه، غرض الكلام، والسياق). نريد من خلال هذه المقارنة بين سيبويه وغرايس أن نثبت فكر سيبويه التداولي ومدى اتفاقه مع بول غرايس، وذلك من خلال قواعد التخاطب والحوار عند غرايس. وهذه القواعد هي:

#### 1. قاعدة الكم

- إخبار السامع بالقدر الذي يحتاجه دون زيادة.
  - توافر القدر المطلوب من المعلومات.
- يجب ألا توجز إلى حد الإخلال، ولا تطنب إلى حد الإفراط.

توافق هذه القاعدة (تقنية الحذف والاختصار والاتساع) عند سيبويه، وقد أسهبنا كثيرًا في تحليل هذه التقنية ولا نريد تكرار ما قاله سيبويه في هذا الشأن تفاديا للضجر أو الملل الذي قد ينفر المتلقى من متابعة البحث.

#### 2. قاعدة الكيف

- عدم إعطاء المتكلم معلومة لا يملك الدليل على صدقها أو صحتها (الإلغاز).
  - لا تقل للمخاطب ما تعلم كذبه (باب الاستقامة).
- لا تقل شيئا تعوزك في إثباته الحجة؛ أي ما ليست لك عليه بينة، (لذا لا يأتي سيبويه بقواعد نحوية عشوائية؛ وإنها يحتكم إلى فصاحة العرب وسننها، معتمدًا في ذلك على شيخه الخليل أو بالقياس على كلام فصحاء العرب).

# 3. قاعدة الورود

مناسبة المقام لمقتضى الحال: سمعت تكبيرات القوم وكنت بعيدا عنهم ولكن على مرأى منهم، قلت: «الهلالَ وربِّ الكعبة».

هيئة الحاج← «مكَّةَ وربِّ الكعبةِ»

رجل يسدد سهما صوب القرطاس → «القرطاسَ والله»

أحد الناس يقع عليه الضرب→ «زيداً»

ليكن خطابك واردا، أي ألا يكون متناولًا لأمر غير الموضوع الذي أنت بصدده، (مثال: جُحْرُ ضَبِّ خَربٌ)، إذ خَرِبٌ صفة للجُحْر لا للحَيوانِ «الضب»، (تنبيه سيبويه إلى هذا الخطأ الذي يقع فيه إلغاز أو عدم فهم النعت على من يعود).

#### 4. قاعدة الكيفية

وتشتمل على آداب الخطاب وطريقة أدائه.

كن واضحًا: (دعوة سيبويه وحرصه على التوضيح وعدم الألغاز، تجنب الغموض، تجنب الالتباس، ليكن خطابك مركزًا، كن منظيًا، كن مؤدبًا)، ومثال ذلك قول سيبويه: «فَقِفْ على هذه الأشياء حيث وقفوا ثم فسر»<sup>47</sup>.

وهو الاتفاق نفسه مع باحث مشهور في التداوليات وهو «ديكرو» الذي أشار إلى قوانين التواصل والتبليغ وهي:

- قانون الاهتمام
- قانون الإخبارية
- قانون الاستقصاء
- قانون التلطيف

وإذا كانت هذه القواعد والقوانين متعلقة بالمتكلم، فللمخاطَب كذلك حظٌّ من الاهتهام نفسه، عند كل من سيبويه، غرايس، وديكرو وكل الباحثين القدامي والمحدثين، ومن أمثلة قواعد الاهتهام ما يلي:

حسن سلامة السمع، حسن الانتباه، الرصيد اللغوي الكافي، الرغبة في التواصل، القدرة على الربط والاستنتاج والتأويل، القدرة على الاعتراض والمناقشة والتأييد.

ثم إن الأسئلة التي تحاول التداوليات الإجابة عنها تتفق تمامًا مع ما جاء به سيبويه في كتابه، ومن أسئلة التداولية ما يلي:

- من يتكلم؟ نوع المتكلم شاعر، متعلم، مخطئ أم ثقة؟
- إلى من يتكلم؟ → نوع السامع في درجة المتكلم نفسها؟، منصت جيد؟، نائم؟، سادر؟، غافل؟...
  - ماذا نقول بالضبط حين نتكلم؟ نوع الرسالة ويحددها السياق
- ما مصدر التشويش والإيضاح→ الغموض، اللبس، الألغاز مثال ذلك: رويد ورويدك، بإضافة (الكاف) لمخاطبة من هو وسط جماعةٍ وحتى ينتبه المعني بالنداء والخطاب من غير المعنى أي (الكاف) لرفع اللبس والإيضاح.
- كيف نتكلم بشيء ونريد شيئًا آخر؟ المجاز، الكناية. والإجابة عن هذه الأسئلة تستدعي استحضار مقاصد التخاطب وأفعال اللغة ببعديها المقامي والمقالي التداولي، وهذا يحدده كها مر بنا نية المتكلم ووظيفة الكلام، وسياق الموقف.

## ز. سيبويه ونظرية الحجاج

في كتاب سيبويه تخضع حججه للتراتبية والتنظيم من حيث: القوة والضعف، والبدء والختم، والإبطال والإثبات،

<sup>47-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 266.

والحسن والقبيح، والمحال والكذب، الجيد والشاذ...

يدلي سيبويه بحججه حتى لا يشك شاك في استنباطه للقواعد والخروج بالأحكام، مدعما أقواله بالشواهد المختلفة التي استقاها من البيئة العربية، أي من واقع المخاطَب، فهو إما يثبت له أمرا (قاعدة) أو يزيل عنه الشك في قضية، أو يذكره بشيء لم ينتبه إليه في لغته، أو يوضح له سلامة تركيب أو خروجه عن كلام العرب، أو أن العرب لم تتكلم به، بعرضه للمثال أولًا، ثم استخراج الحكم الإعرابي ثم القاعدة، مستشهدًا على ذلك بها يناسب المقام، إن آية أو شعرًا أو نثرًا، متوقعًا أن المتلقى لكلامه ربم لن يقتنع، أو سيؤاخذه على قاعدة ما، لذلك فهو -كما نرى- لا يترك مجالا للشك، وكأنه يحيطه من كل جانب حتى لا يجد المتلقي مفرًا من الاقتناع بها قاله، والانصياع لقواعده النحوية السابقة من الاستعمال.

وإذا كانت نظرية الأفعال الكلامية تتمركز حول الذات المتكلمة، فإن حجج سيبويه تتمثل في تحديد (نية المتكلم)، وذلك أن سيبويه متكلم متلق في الآن ذاته، والحجة تقوم على الدليل الذي يقتضي (الغلبة والظفر)، بينها الحجاج يقوم على أساس التخاطب بين المتكلم السامع اللذين يتحاجان في أمر أو قضية يستلزم دليلًا أو حجة، ولذلك وجدنا سيبويه يقدم الشواهد كأدلة وحجج على ما نحو هذه من استنباطات معتقدًا أن هناك متلقيًا يستعرضه، ولذا فهو لا يترك الفرصة لذلك ربها لوعيه وإن يتمثل بالمصطلح الحجاج، أن «الحجاج كل منطوق به موجه إلى الغير لإفهامه دعوى مخصوصة يحق له الاعتراض عليها»، وأن الحجاج يؤطره التفاعل وكأن كل المظاهر موضوعة على قانونه ومفهومه على مقتضاه.

# أ. أنواع الحجج في كتاب سيبويه

## 1. البصر بالحجة

يتوفر الكتاب على هذا النوع من الحجج، وقلنا بأن سيبويه لا يترك الفرصة ليعترض عليه معترض في استنباط قواعده وأحكامه، لذلك فهو يهرع إلى سد السبيل على المتلقى حتى لا يجد منفذًا إلى استضعاف الحجة أو الخروج عن دائرة فعلها، ولذلك قال الجاحظ: «جماع البلاغة بالحجة، والمعرفة بمواضع الفرصة»44. وشواهد الكتاب كلها حُجَبٌّ لقواعد واستنباطات وأحكام سيبويه، الفيصل فيها أنها مستمدة من الواقع اللغوي للعرب في عصره.

# 2. ترتيب الحجج

الواضح أن ترتيب أبواب سيبويه بدءًا بالنحو وانتهاءً بالأصوات كان له ما يبرره، وهو أننا نرتب أفكارنا أولًا في الذهن من حيث الدلالة، ومن حيث السلامة اللغوية، ثم ننطقها أصواتًا، ولذلك ابتدأ سيبويه كتابه بها يجب أن يبتدئ به ذكى عالم بلغته «هذا باب علم ما للكلم من العربية»، «فالكلم: اسم وفعل، وحرف جاء لمعنى ليس باسم ولا فعل، فالاسم: رجل، فرس وحائط، وأما الفعل، فأمثلة أخذت من لفظ أحداث الأسهاء، ونسبت لما مضي، ولما

<sup>48-</sup> أبو عمرو الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق: درويش جويدي (بيروت: المكتبة العصرية، 2001)، ج 1، ص 63.

يكون ولم يقع، وما هو كائن لم ينقطع،...، وأما ما جاء لمعنى وليس باسم ولا فعل، فنحو: ثم، سوف، وواو القسم، ولام الإضافة، ونحوها»<sup>49</sup>.

فالملاحظ أنه قد ذكر الأسماء، ثم الأفعال، ثم الحروف، مرتبا إياها حسب القوة والضعف، وحيث الثبوت والتحول، وحسب البناء والإعراب، وحسب الزمن الماضي والمضارع المجزوم، المضارع المنصوب، ثم الأمر، شارحًا محللًا معللًا كل ضرب من ضروب الكلم، وانطلاقًا من «باب علم ما الكلم في العربية» سيطبق قواعده وأحكامه التي لا تخرج عن انتحاء سمت كلام العرب.

- فالمقدمات هنا: الكلم: اسم وفعل وحرف لمعنى ليس باسم ولا فعل.
- هنا يدخل عنصر الاستهالة والتأثير لمعرفة كل ضرب أو كل قسم من أقسام الكلم.
  - استعمال ما في الواقع لدعم وتطعيم كلامه.

الاسم: رجل، فرس، حائط.

الفعل: تحديد الزمن (الماضي، المضارع، الأمر).

الحرف: مثل: ثم، سوف، واو القسم، لام الإضافة ونحوها.

فالملاحظ أن هذا الباب استهالة ودعوة لمتابعة كل أبواب الكتاب، يدلنا على ذلك قوله: «...فهذه الأمثلة التي أخذت من لفظ أحداث الأسهاء، ولها أبنية كثيرة ستبين إن شاء الله 50%.

#### ب. سيبويه وبيريلهان وتيكاه

يقولان إن «موضوع الحجاج هو درس تقنيات الخطاب التي من شأنها أن تؤدي بالأذهان إلى التسليم بها يعرض عليها من أطروحات، أو أن تزيد في درجة ذلك التسليم "أق، وفي المؤلف نفسه يذكر الباحثان الغاية من الحجاج فيؤكدان أن «غاية كل حجاج أن يجعل العقول تذعن لما يطرح عليها أو يزيد في درجة ذلك الإذعان، فأنجع الحجاج هو ما وفق في جعل حدة الإذعان تقوي درجتها لدى السامعين بشكل يحثهم على العمل المطلوب إنجازه أو الإمساك عنه، أو هو ما وفق على الأقل في جعل تحفيز السامعين للاستعداد للقيام بذلك الفعل في اللحظة المناسبة "52، وقد اصطلح سيبويه على القصد بـ (نية المتكلم والمقام والحال) وهما أساسيان لكل خطاب حجاجي.

ويتفق سيبويه مع بيريلهان، إذ يجب على المتكلم -وفق بيريلهان- التركيز على معايير الأولوية فيها يتعلق بعلاقة المخاطبين مع المقام والموضوع معًا، وكأن سيبويه قد أدرك أنه سيكون أكثر تأثيرًا، إذًا استثمر حقائق فعلية أو أحداثًا معينة، لا يشك المخاطبون في ثبوتيتها المرجعية بقوله: «وهو عربي جيد كثير»، حتى لا يقدح ابن اللغة في لغته.

<sup>49-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 12.

<sup>50-</sup> سيبويه، الكتاب. المرجع نفسه، ج 1، ص 12.

<sup>51-</sup>Pérélaman and Tytéca, Traité de l'argumentation, p. 5.

<sup>52-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 59.

ويري «بيريلمان» أن المقام هو الذي يساعد المبدعين في بناء الحجج وترتيب القيم، وكأن هذا الكلام يصنف سيبويه في فئة المبدعين حسب «بيريلمان».

ولقد كان الحجاج دومًا وبشكل عام دفاعًا عن ملفوظ أمام ملفوظات أخرى 53، لهذا يقول جيلالي دالاش عن حقل التداولية «إنه تخصص لساني يدرس كيفية استخدام الناس للأدلة اللغوية في صلب أحاديثهم وخطاباتهم، كما يعني من جهة أخرى بكيفية تأويلهم لتلك الخطابات والأحاديث»54، لأنها تبحث في معرفة مقاصد المتكلم وأغراض كلامه، وقد لمسنا هذا الجانب بوضوح في الكتاب، حين أشار سيبويه في أكثر من موضع إلى «نية المتكلم» و»وظيفة الكلام»، معتمدا في ذلك الاستعمال الحي للغة الطبيعية داخل مجتمعه العربي الفصيح، ويحضرني في هذا المقام قول سيبويه: «سير عليه ليل»<sup>55</sup>، إذ حذف سيبويه الصفة (طويل) لعلمه أن الحال تدل على موضعها، وقوله كذلك: «كان والله رجلاً» فتزيد في قوة اللفظ باسم الجلالة «الله» وذلك أن يكون المقام مقام مدح لخصال الرجل، فتمطيط اللام، وإحالة الصوت يُوحِيَّانِ بأنه: (رجل فاضل شجاع)، وكذلك في مقام الذم، نحو قوله: «سألناه وكان إنساناً» وتزوي وجهك وتغطيه فيغني عن ذلك قولك: (إنسانًا لئيمًا) أو (بخيلاً).

ونُذَكِّرُ أن أفعال اللغة المتداولة حسب أوستين هي: أكد، أنكر، أجاب، اعترض، وهب... في حين أن التعابير الإنجازية مرتبطة بالسياق ومنها: أجيب، أستنبط، أستخلص، أعترض... وهدفها الأقوال اللاحقة بالأقوال السابقة، وهذه الأقوال تأكيدية عامة، وهذا ما نجده في الكتاب، إذ تحدث سيبويه عن العلائق المنطقية والدلالية، مثل: الشرط والسببية والاستلزام والاستنتاج والتعارض، وكلها علائق حجاجية استدلالية، وهو ما يدعى بمنطق الخطاب أو المنطق الطبيعي.

## ج. سيبويه وشارل موريس

ميز «موريس» في كتابه «أسس نظرية الرموز (1938)» بين ثلاثة عناصر تدخل في تحديد الرمزية وهي <sup>56</sup>:

- الرمز من حيث هو علامة.
- الرمز من حيث هو دلالة.
- الرمز من حيث هو محل للتأويل.

حيث نقل هذا التقسيم الثلاثي للرمز من المنطق إلى اللسانيات؛ فميز بين مستويات ثلاثة تحدد العلاقة بين علم الدلالة والتداولية وتتعاقب تعاقبًا خطيًا.

 المستوى التركيبي: يعنى بتحديد قواعد التأليف، أي جُمَلاً لغوية، والكلمة المفتاح في هذا الطور هي النحوية، افتتح سيبويه كتابه «بباب علم ما للكلم من العربية».

<sup>53-</sup> مانويل ماريا كارلو، خطابات الحداثة، ترجمة: إدريس كثير وعز الدين خطاب (ط 1، فاس: دار ما بعد الحداثة، 2001)، ص 74.

<sup>54-</sup> الجيلالي دلاش، مدخل إلى اللسانيات التداولية، ترجمة: محمد يحياتن (ديوان المطبوعات الجامعية، 1983)، ص 1.

<sup>55-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 220. 56- شال موريس، أسس نظرية الرموز.

- المستوى الدلالي: يعالج علاقة العلامات بمرجعها أو مدلولاتها.
  - الاسم: إنسان، حيوان، حائط.
  - الفعل: ماضي، مضارع، مستقبل.
  - الحرف: ثم، سوف، واو القسم...

بالإضافة إلى «باب الاستقامة والمحال»، حيث يذكر:

- المستقيم الحسن: أتيتك أمس وسآتيك غدًا.
- المحال: أتيتك غدًا، وسآتيك أمس (نقض أول الكلام).
  - المستقيم الكذب: حملت الجبل، وشربت ماء البحر.
  - المستقيم القبيح: قد زيدا رأيت، وكي زيدا يأتيك.
    - المحال الكذب: سوف أشرب ماء البحر أمس.

إذ تكمن قيمة هذه العبارات في الصدق والكذب، أي السلامة اللغوية والعدول (ولا يعني سيبويه بذلك الصدق والكذب الأخلاقيين) بل المجاز وغيره من الانزياحات التي تزيد الخطاب توضيحًا أو قوة أو جمالًا ومتعة.

■ المستوى التداولي: يدخل في هذا المستوى عنصر التأويل للرموز والعلامات الموجودة في الخطاب، أو التي يتلفظ بها المتكلم مخاطبا مستمعًا.

وهذا لا يتحقق إلا باستيفاء الكلام لشروط القول وقدرته، التأثيرية وتطرح في هذا المستوى أمثلة من مثل: هل يناسب القول المقام، أم أن الأمر على خلاف ذلك؟ ما هي الأفعال الكلامية التي تسمح بإنجازه (الإثبات، الاستفهام، النفي، التمني...؟)، ما هي طبيعة رد فعل المخاطب (استنكار، الإجابة بسؤال؟)، يذكرنا هذا بتقنية الاستفهام والأمر، النداء والندبة، والتعجب عند سيبويه. والتي قمنا بدراستها في مبحث المتكلم عند سيبويه ودوره في الخطاب/الكلام.

## د. العوامل الحجاجية في الكتاب (سيبويه، ديكرو وانسكومبر)

ليست مظاهر التلفظ في بعض جوهرها سوى عوامل حجاجية تندرج في الأقوال، فتكيف تأويلها وفق غاية المتكلم، حيث إن هناك ألفاظا وكلمات ذات قيمة حجاجية نحو الرابط الحجاجي «لكن» الذي يقدم قرائن معنوية تبين المراد من الخطاب، وتوجه طريقة تأويل العلاقة بين المحتويين الخبريين، جاء في «هذا باب المبدل من المبدل منه، والمبدل يشرك المبدل منه في الجر»، وذلك قولك: مررت برجل حمارٍ، فهو على وجه محال، وعلى وجه حسن، فأما المحال أن تعنى أن الرجل حمار، وأما الذي يحسن فهو أن تقول مررت برجل، ثم تبدل الحمارَ مكان الرجل فتقول: حمار، إما أن تكون قد غلطت، أو نسيت فاستدركت، وإما أن يبدو لك أن تضرب عن مرورك بالرجل، وتجعل مكانه مرورك بالحمار، بعدما كنت أردت غير ذلك، ومثل ذلك قولك: لا (بل) حمار... ومن ذلك ما مررت برجل (بل) حمار، وما مررت برجل و(لكن) حمار، أبدلت الآخر من الأول وجعلته مكانه... ولو ابتدأت كلامك فقلت: ما مررت برجل و(لكن) حمارٌ، تريد (ولكن) هو حمارٌ، كان عربيا، أو (بل) حمارٌ، أو (لا بل) حمارٌ، كان كذلك، كأنه قال: ولكن الذي مررت به حمارٌ<sup>57</sup>.

ويستشهد على هذا القول بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَانُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ ۚ بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ﴾ 58، فهذا على أنهم كانوا قد ذكروا الملائكة قبل ذلك بهذا، وعلى الوجه الآخر والمعرفة والنكرة في (لكن) و(بل) و(لا بل)، سواء "59، وقوله كذلك: «... ما مررت بزيد ولكن عمرو، وابتدأ بنفي ثم أبدل مكانه يقينا»60.

فالاستدراك بـ(لكن) أو (بل) يوجه دلالة القول كله إلى سلب نتيجة الجمل المستدركة، أما في المستوى الدلالي فيقع ربط دلالة القول بسياقه حيث تدخل اعتبارات التخاطب بين المتكلم والمستمع، ومكان القول وزمانه وكل المعطيات المقامية.

وفي تصورهما للتداولية المدمجة، سعى كل من ديكرو وانسكومير إلى صياغة دلالة الخطاب لسانيًا من خلال تحديد العلاقات بين المضمر والمصرح به، وحسب تصورهما فإن القول المصرح به ما هو إلا حامل لخلاصة مقترحة من قبل متغيرات حجاجية ملازمة للجملة، سواء أوافق المتلقي عليها أم لم يوافق، وذلك أن الحجاج يظهر في كيفية تسجيل اللغة الطبيعية لخلاصة ما، أو اقتراحها أو تضمنها أو إظهارها أو اقتضائها 61.

وهذا الذي ذهب إليه سيبويه في المثال السابق: مررت برجل و»لكن» حمارٌ، قائلًا: «وإذا كان قبل ذلك منعوت فأضمرته، أو اسم فأضمرته أو أظهرته، فهو أقوى، لأنك تضمر ما ذكرت وأنت هنا تضمر ما لم تذكر، وهو جائز عربي، لأن معناه: ما مررت بشيء هو رجل، فجاز هذا كها جاز المنعوت المذكور نحو قولك: [ما] مررت برجل صالح (بل) طالحٌ»<sup>62</sup>.

#### هـ. المراتب الحجاجية

توحى هذه المراتب بأن للحجة الواحدة مراتب، لا يلبث التحليل أن يكشف أنها الأصل في القوانين التي يتحدد بها الصنف الاستدلالي المعروف باسم «الاستدلال التمثيلي»، وهذه المراتب أشكال كم مر بنا في مبحث التقنيات الحجاجية الاستدلالية، وهي أنواع:

## 1. المراتب المضادة

يمثلها قول سيبويه في «هذا باب ما ينصب من المصادر على إضهار الفعل غير المستعمل إظهاره، وذلك قولك:

<sup>57-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 2، ص 439.

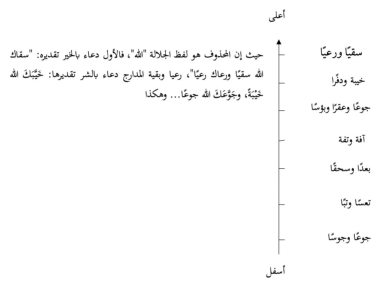
<sup>58-</sup> سورة الأنبياء، الآية: 26.

<sup>59-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 440.

<sup>61-</sup> طه عبد الرحمن، **اللسان والميزان أو التكوثر العقلي** (بيروت: المركز الثقافي العربي، 1998) ص 276. 62- سيبويه، **الكتاب**. مرجع سابق، ج 1، ص: 440.

«سقيًا ورعيًا»، ونحو قولك: خيبةً ودفرًا، وجوعًا وعقرًا وبؤسًا، وآفةً وتفةً، وبعدًا وسحقًا، ومن ذلك قولك: تعسًا وتبًّا وجوعًا وجوسًا»63، التي ترتب حسب التدرج التالي:

نشير في نهاية هذا البحث أن كل ما أورده سيبويه منذ قرون مضت، يتضمن كل النظريات اللسانية والنقدية الحديثة. وإن لم يكن سيبويه لم يتمثل المصطلحات الحديثة، فلأنها ليست من بنات عصره، ولا بنات اللغة العربية، بل إن معظم المصطلحات هي نتاج الترجمات المتعددة بالإضافة إلى التعريب. وإلا لقلنا إن سيبويه هو أبو علوم اللغة كلها، وليست اللسانيات وحدها، وحسب ما أوردنا؛ فإن سيبويه يلتقي مع كل المنظرين العرب المحدثين في نظرياتهم العلمية التي لا يمكن الاستغناء عنها، في حين إن العودة إلى كتاب سيبويه وبنوا من القراءة الواعية والمعمقة، تغنينا عن كل الدراسات الحديثة. لا من باب عدم الانفتاح على الآخر، بل من باب الأسبقية والعلمية.



ويحتج سيبويه لقوله السابق، بقول ابن ميادة: بِجَارِيَةٍ بَهْرًا لَمُمْ بَعْدَهَا بَهْر أَ 64 تَفَاقَدَ قَوْمِي إِذْ يَبِيعُونَ مُهْجَتِي

والتقدير هاهنا قوله: «فقد قومي بعضهم بعضًا إذَا لَمْ يُعينُوني على جارية شغفت بحبها، فكأنهم باعوا مهجتي، دعا عليهم بالتفاقد وبالغلبة والقهر »<sup>65</sup>.

ويقول سيبويه شارحا معللا ومستدلا: «وإنها ينتصب هذا وما أشبهه، إذا ذكر مذكور فدعوت له أو عليه، على إضار الفعل، كأنك قلت: سقاك الله سقيا، ورعاك الله رعيًا، وخيبك الله خيبة، فكل هذا وأشباهه على هذا ينتصب»66.

<sup>63-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص: 440.

<sup>64-</sup> محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب (بيروت: دار صادر، 1994)، ومحمد بن يزيد المبرد، الكامل (القاهرة: دار الفكر العربي،

<sup>65-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 311. 66- المرجع نفسه، ج 1، ص 312.

ومثله قوله: «من ذلك قولك خَمْدًا وشُكْرًا لا كُفْرًا، وعَجَبًا، أو فعل ذلك كرامةً ومسرةً ونعمةً عني...»67، والتقدير أحمد الله حمدًا...

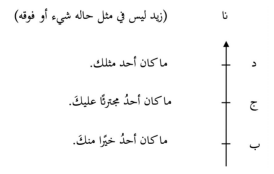
## 2. المراتب الموجهة توجيهًا كميًا

يوجد هذا النوع في الألفاظ الدالة على معاني تشغيل التدرج في اتجاه واحد إما على مقتضى التزايد أو مقتضي التناقص، مثال ذلك قول سيبويه: «.. فقولك: هو منى فرسخان، وهي منى عروة الفرس، ودعوة الرجل، [وغلوة السهم]، وهو مني يومان، وهو مني فوت اليد، فإنها فارق هذا الباب الأول؛ لأن معنى هذا أنه يخبر أن بينه وبينه فرسخين ويومين، ودعوة الرجل وفوتا، ومعنى فوت اليد؛ أنه يريد أن يُقرِّب ما بينه وبينه، فهذا على هذا المعنى، وحري عل الكلام الأول كأنه هو سعة الكلام، كما قالوا: أخطبُ ما يكونُ الأميرُ يوم الجمعة»68، وقوله أيضًا: «وأما قول العرب: أنت منى مرأىً ومسمعٌ، فإنها رفعوه لأنهم جعلوه هو الأول، حتى صار بمنزلة قولهم: أنتَ مِنِّي قرىپى<sup>%</sup>،69

#### 3. المراتب الموجهة توجيهًا قصديًا

العامل المحدد لهذا النوع من المراتب هو قصد المتكلم، جاء على لسان سيبويه في «هذا باب تخبر فيه عن النكرة بالنكرة، وذلك قولك: مَا كَانَ أَحَدٌ مثلَك، وما كان أحَدٌ خيرًا منكَ، وما كان أحَدٌ مُجْتَرِئًا عَلَيْكَ، وإنَّهَا حَسُنَ الإخبار هاهنا عن النكرة حيث أردت أن تنفي أن يكون في مثل حاله شيء أو فوقه، لأن المخاطَب قد يحتاجُ أن تعلِمَه مثل هذا»<sup>70</sup>.

وفي السلم الحجاجي يمكننا إخضاع المثال السابق إلى الشكل الآتي، حيث ي، ج، د أدلة و(نا) ترمز إلى المدلول منها، و(د) يلزم عنه القول (ج)، و(ج) يلزم عنه القول (ب)، و(د) و(ج) أقوى إثباتًا للمدلول (نا)، وإن كل قول يختلف من ناحية درجة القوة والضعف عن الآخر في المعنى.



ومهما يكن من أمر هذه الحجج المستعملة في الكلام، فإن للمتكلم سلطة التغيير والتنويع في استعمال الحجج التي يود أن يقدمها من لحظة إلى أخرى.

<sup>67-</sup> المرجع السابق، ص 318.

<sup>68-</sup> المرجع نفسه، ص 415.

<sup>69-</sup> المرجع نفسه.

<sup>70-</sup> المرجع نفسه، ص 54.

## و. قواعد السلم الحجاجي في الكتاب

#### 1. قاعدة قلب التفاضل عند سيبويه

وذلك بترتيب قسم التفاضل في النفع والضرر نحو قوله: «ومنه: مررت برجل شر منك، فهو نعت على أنه قد نقض أن يكون مثله»<sup>71</sup>، ومثله: مررت برجل مسلم وكافر.

## 2. قاعدة تفاضل الأطراف

إذا كانت إحدى المجموعتين تفضل الأخرى، فإن أفضل عنصر في المجموعة الفاضلة أفضل من أفضل عنصر في المجموعة المفضولة، نحو قول سيبويه: «واعلم أنه ليس كل موضع ولا كل مكان يحسن أن يكون ظرفًا، فمما لا يحسن أن يكون ظرفًا أن العرب لا تقول: هو جوف المسجد ولا هو داخل الدار ولا هو خارج الدار، وإنها فَرَّقَ بَيْنَ خَلْفَ ومَا أَشْبَهَهَا وبين هذه الحروف؛ لأن خَلْفَ وما أشبهها للأماكن التي تلي الأسماء من أقطارها»<sup>72</sup>، ثم يقول: «واعلم أن الظروف بعضها أشد تمكنًا من بعض في الأسهاء، نحو القبل والقصد والناحية، وأما الخلف والأمام والتحت فهن أقل استعمالًا في الكلام أن تجعل أسماء "73.

# 3. قاعدة جمع التفاضل المركب

وقد مر أن عرضنا إلى هذه القاعدة في المثال الخاص بالاستدراك بـ الكن» و "بل» في قول سيبويه: «ما مررت برجل لكن حمارٌ، ولكن حمارٌ،...، مررت برجل صالح بل طالحٌ»<sup>74</sup>، فالرابط «لكن» ينفي أن يكون مر برجل؛ أي مرَّ بحمار، وحينها استدرك خطأه ربط كلامه بالرابط الحجاجي «لكن»، وفي المثال الثاني، ينفي أن يكون قد مر برجل صالح، وإنها مر برجل طالح، وحينها استدرك خطأه استعمل الرابط الحجاجي «بل».

وإن كان «ديكرو» قد ابتدع مصطلح الروابط والسلالم الحجاجية، فإن سيبويه قد وعي ذلك منذ قرون فقط أنه لم يَتَمَثَّلْ هذه المصطلحات، وهذا شيء طبيعي، إذ لكل جيل عصره، وبكل ما يتميز به هذا العصر من خصائص ثقافية، معرفية، سياسية، اقتصادية وغرها.

ولم يفت سيبويه أن يتحدث في كتابه عن كل ما يتعلق باستعمال اللغة، ومن ذلك الروابط الحجاجية، كالواو، والفاء، ثم، سوف، حيث، لكن، بل، ذلك، وهي كثيرة تستدعي بحثًا خاصًا للتفصيل في كل رابط، ومثله قوله أيضًا: «ومن المبدل أيضا قولك: مررت برجل (أو) امرأةٍ، إنها ابتدأ بيقين ثم جعل مكانه شكا أبدله منه، فصار الأول والآخر الادعاء فيهما سواء، فهذا شبيهه بقوله: ما مررت بزيد ولكن عمرو، ابتدأ بنفي ثم أبدل مكانه يَقينًا، وأما قولهم: أمررت برجل (أم) امرأة؟ إذا أردت معنى أيهما مررت به؟ فإن (أم) تشرك بينهما كما أشركت بينهما (أو)، وأما: ما مررت برجل (فكيف) امرأة...، قال هو بمنزلة: (أين)..»<sup>75</sup>.

<sup>71-</sup> سيبويه، الكتاب. مرجع سابق، ج 1، ص 423.

<sup>72-</sup> المرجع نفسه، ج 1، ص 411.

<sup>73-</sup> المرجع نفسه.

<sup>74-</sup> المرجع نفسه، ص 440. 75- سيبويه، ا**لكتاب**. مرجع سابق، ج 1، ص 440.

فالملاحظ أن الروابط الحجاجية يكمن موضوعها أساسًا في تحديد بنية الخطاب، لكونه آلية في عملية الربط داخل النسق المقول؛ لذلك اهتم التنظير بموضوع الرابط في اللغات الطبيعية -كما سبق الذكر، وهناك من يسميها بالقرائن، ويتمثل دورها في فهم الأبعاد التواصلية وترتيب الأغراض التي يقتضيها الخطاب/الكلام.

وتشمل الروابط الحجاجية كل الحروف والظروف وأدوات الاستثناء والنفي، إذ بعضها يدعى العوامل الحجاجية، وبعضها يعد رابطا نحويا (كالواو والفاء)، وغيرها من حروف العطف، على أن هذه الروابط تشارك في إنجاز الأغراض اللغوية المباشرة وغير المباشرة، مما يسمح بالتأويل. وتسمى الروابط الحجاجية؛ بالقيود الاستدلالية لأنها تعين على فهم المعنى الظاهر والخفي.

ولذلك، فعندما يؤول المخاطب، جملة يسعى إلى إنجاز غرض استدلالي يعالجه في علاقته مع النتيجة التي يمكن أن تدور باعتبارها حديثًا منعزلًا.

# المراجع

- ابن منظور، محمد بن مكرم. لسان العرب بيروت: دار صادر، 1994.
- الجاحظ، أبو عمرو. البيان والتبيين. تحقيق درويش جويدي، ببروت: المكتبة العصرية، 2001.
  - الخالدي، سارة. أثر سياق الكلام في كتاب سيبويه.
  - الراجحي، عبده. النحو العربي. ببروت: دار النهضة العربية، 1979.
  - السعدان، محمود. علم اللغة: مقدّمة للقارئ العربي. مصر: دار المعارف، 1962.
  - الطليحي، ردة. دلالة السياق. رسالة دكتوراه، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، 2002.
    - المبرد، محمد بن يزيد. الكامل. القاهرة: دار الفكر العربي، 1997.
  - الموسى، نهاد. نظرية النحو العربي. ط 1، عمان: كلية الآداب بالجامعة الأردنية، 1987.
  - الموسى، نهاد. «الوجهة الاجتماعية في منهج سيبويه»، مجلة حضارة الإسلام. ع 1، (1974).
    - خليل، حلمي. من تاريخ النحو العربي. الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، 1995.
- دلاش، الجيلالي. مدخل إلى اللسانيات التداولية، ترجمة: محمد يحياتن، ديوان المطبوعات الجامعية، 1983.
  - دى سوسير، فرديناند. محاضرات في اللسانيات العامة. ترجمة: عبد القادر قنيني، إفريقيا الشرق، 1987.
    - سيبويه، عمرو بن عثمان. الكتاب. القاهرة: مكتبة الخانجي، 1988.
    - عبد الرحمن، طه. اللسان والميزان أو التكوثر العقلي. بيروت: المركز الثقافي العربي، 1998.
- كاريلو، مانويل ماريا. خطابات الحداثة. ترجمة: إدريس كثير وعز الدين خطاب، ط 1، فاس: دار ما بعد الحداثة، .2001
  - موريس، شال. أسس نظرية الرموز.
- نصر الدين، بوحساين. «سيبويه والنقد اللساني العربي»، مجلة دراسات أدبية، دورية محكّمة، مركز البصيرة للبحوث والاستشارات والخدمات التعليمية، دار الخلدونية للنشر والتوزيع، الجزائر، ع 8، (2010).

- Austin, J. L. How to do things with words. Oxford University Press, 1981.
- Clark, Herbert H. "Word association and linguistic theory", in New Horizons in Linguistics. England: Penguin Books, 1972.
- Forster, Michael. Wittgenstein on the arbitrariness of grammar. Princeton University Press, 2004.
- Lyons, John. New horizons in linguistics. England: Penguin Books, 1972.
- Lyons, John. Chomsky. The Harvester Press.
- Malinowski, Bronislaw. The dilemma of contemporary linguistics in language in culture and society, New York: Harper and Row, 1964.
- Malinowski, Bronislaw. "The Problem of Meaning in Primitive Languages", Supplement I to
- Ogden, C. K./Richards, I. A., The Meaning of Meaning (London: Routledge/ Kegan Paul), 1923.
- Pérélaman and Tytéca, Traité de l'argumentation.
- Wittgenstein, Ludwig. Philosophical Investigations. Oxford: Blackwell Publishing, 2001.
- Wittgenstein, Ludwig. Rules, grammar and necessity. Baker G.P. Oxford, 1985.