# جامعة قطر كليّة الشريعة والدراسات الإسلامية

المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان وأثره في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر

إعداد

مريم حسين على محمد السادة

قُدّمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلّبات كليّة الشريعة والدراسات الإسلامية للحصول على درجة الماجستير في

التفسير وعلوم القرآن

يونيو٧١٠٢م/١٤٣٨هـ

٢٠١٧°. مريم حسين علي محمد السادة. جميع الحقوق محفوظة.

#### لجنة المناقشة

استُعرضت الرسالة المقدّمة من الطالب/ة مريم حسين علي محمد السادة بتاريخ ١٧/٥/٩ م، وَوُوفِق عليها كما هو آتٍ:

نحن أعضاء اللجنة المذكورة أدناه، وافقنا على قبول رسالة الطالب المذكور اسمه أعلاه .وحسب معلومات اللجنة فإن هذه الرسالة تتوافق مع متطلبات جامعة قطر، ونحن نوافق على أن تكون جزءًا من امتحان الطالب.

د. رمضان خميس عبدالتواب
المشرف على الرسالة
أ. د. عبدالله الخطيب
مناقش
د. أحمد زايد
مناقش

الدكتور يوسف الصديقي، عميد كلّية الشريعة والدراسات الإسلامية

## المُلخَّص

مريم حسين علي محمد السادة، ماجستير في التفسير وعلوم القرآن: يونيو ٢٠١٧م.

العنوان: المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان

وأثره في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر.

المشرف على الرسالة: د.رمضان خميس زكي عبدالتواب

تتلخّص هذه الدراسة في بيان المنهاج القرآني في بناء أحلاق الإنسان من خلال التوجيهات الأخلاقية التي يعرضها القرآن الكريم. بالإضافة إلى دعم هذا البحث بالآثار التطبيقية المترتبة على التمسك بهذا المنهاج في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر مقارنة مع غيرهم من الأشخاص من غير رواد المراكز القرآنية، والإرتقاء بالمستوى الديني والاجتماعي لرواد مراكز القرآن الكريم، في ظل التطور والتحول الذي تشهده دولة قطر، والذي يجب أن تراعى فيه أحلاق القرآن بشكل رئيس في جميع مجالات الحياة.

وتتمحور إشكالية هذا البحث في: هل سار رواد مراكز القرآن الكريم على الأحلاق التي رسمها المنهاج القرآني؟ وهذه الإشكاليَّة تقود الباحثة إلى مجموعة من الأسئلة ومنها: ما خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان؟ وما مدى التزام رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه بأخلاق القرآن مقارنة بغيرهم؟ ويحاول البحث الإحابة عن تلك الأسئلة وغيرها، ويعتمد البحث على المنهاج الوصفي التحليلي، والاستعانة بالمنهاج الإحصائي لعرض نتائج الدراسة، والمقارنة بينها.

وقد خلصت الباحثة في نماية البحث إلى عدَّة نتائج كان من أبرزها:

عناية المنهاج القرآني بالأخلاق عناية خاصة، وربط الجانب الأخلاقي بسائر الجوانب الأخرى بما فيها جانب العقيدة، والعبادات، والمعاملات، وجميع المجالات الأسرية والاحتماعية والوطنية وغيرها. وهذا المنهاج القرآني الأخلاقي له خصائصه التي تفرد بها، والتي يظهر أثرها جلياً في أخلاق حفظة القرآن الكريم. واهتمام مراكز القرآن الكريم بالإعداد الخُلقي لروادها، حيث تراعي عند وضع الدورات والبرامج القيم الأخلاقية مع مراعاة غرسها وتمكينها في النفوس من خلال الأنشطة الصفية وطرق التدريس.

#### شكر وتقدير

أحمد الله حل في علاه على ما من به علي من إتمام هذا البحث وأشكره على فضله ونعمه التي لا تعد ولا تحصى فلله الحمد أولاً وآخرًا. وأشكر بعد شكر الله سبحانه وتعالى من قرن شكرهم بشكره، وهما والداي الكريمان على تربيتهما وكريم رعايتهما.

وعرفانًا بالجميل وامتنانًا فإني أتوجه بشكري وتقديري لمن هم أهل له، فأتوجه بفائق الشكر والتقدير لفضيلة المشرف الدكتور رمضان خميس زكي عبدالتواب الذي تفضل بقبول الإشراف على هذه الرسالة، وكان له العديد من الإسهامات قبل الإشراف على الرسالة، و لم يبخل على بتوجيهاته الجيدة، وآرائه السديدة، أسأل الله رب العرش العظيم أن يجزيه عنى حير الجزاء وأن يجعل ذلك في موازين حسناته.

إلى القلب المعطاء الممتلىء بالإحسان والرحمة... إلى الناصح والمرشد وصاحب الهمة أبي الحبيب

إلى القلب الحنون ونور العيون... إلى صاحبة الدعاء الصادق والعطاء الموزون أمى الحبيبة

إلى القلوب الطاهرة والأعضاد... إلى أصحاب الإعانة والإسناد إخوتي وأخواتي

إلى جميع من تجمعهم شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله الله جميع من تجمعهم شهادة أهدي ثمرة هذا الجهد المتواضع

# فهرس المحتويات

| الصفحة                          | الموضوع                                        |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
| د                               | الشكر والتقدير                                 |
| <b>6</b>                        | الإهداء                                        |
| ١                               | المقدمة                                        |
| ١٣                              | التمهيد                                        |
| ١٤                              | أولاً: تعريف المنهاج القرآني                   |
| 10                              | ثانياً: تعريف الأخلاق                          |
| ١٦                              | ثالثاً: مكانة الأخلاق في الإسلام               |
| وء المنهاج القرآني              | الفصل الأول: البناء الأخلاقي للإنسان في ض      |
| لأخلاق الإنسانية                | المبحث الأول: منهاج القرآن الكريم في بناء ا    |
| Y •                             | القيمة الأولى: الصبر                           |
| ۲۲                              | القيمة الثانية: الشكر                          |
| ٣٢                              | القيمة الثالثة: الكرم                          |
| أخلاق الأسرية                   | المبحث الثاني: منهاج القرآن الكريم في بناء الا |
| ٣٧                              | القيمة الأولى: الرحمة                          |
| ٤٥                              | القيمة الثانية: الصدق                          |
| ٥٠                              | القيمة الثالثة: الإحسان                        |
| الأخلاق الاجتماعية، والوطنية ٥٥ | المبحث الثالث: منهاج القرآن الكريم في بناء     |

| المطلب الأول: منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الاجتماعية ٤٥                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| القيمة الأولى: التعاون                                                               |
| القيمة الثانية: العفو                                                                |
| القيمة الثالثة: الإصلاح                                                              |
| المطلب الثاني: منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الوطنية ٦٩                        |
| القيمة الأولى: العدل                                                                 |
| القيمة الثانية: الأمانة.                                                             |
| القيمة الثالثة: الوفاء                                                               |
| المبحث الرابع: خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان٨٩                    |
| الفصل الثاني: مقارنة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم |
| وعلومه في دولة قطر بغيرهم                                                            |
| المبحث الأول: نبذة عن مراكز القرآن الكريم وعلومة التابعة لوزارة الأوقاف والشؤون      |
| الإسلامية في دولة قطر                                                                |
| المبحث الثاني: دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق رواد مراكز القرآن        |
| الكريم وعلومه في دولة قطر.                                                           |
| المطلب الأول: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع ربه١٢١               |
| المطلب الثاني: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع نفسه. ١٢٣           |
| المطلب الثالث: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع أسرته. ١٢٦          |
| المطلب الرابع: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع مجتمعه ووطنه ١٢٩    |

| المبحث الثالث: دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق غير رواد مراكز القرآن |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| الكريم في دولة قطر                                                                |
| المطلب الأول: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع ربه١٣٨.           |
| المطلب الثاني: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع نفسه١٤٠          |
| المطلب الثالث: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع أسرته١٤٣         |
| المطلب الرابع: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع مجتمعه ووطنه ١٤٦ |
| المبحث الرابع: مقارنة نتائج الدراستين ١٥٢                                         |
| الحاتمة:                                                                          |
| قائمة المصادر والمراجع                                                            |
| الملاحق                                                                           |

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله الهادي لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها إلا هو، ولا يصرف سيئها إلا هو، وأشهد أن نبينا محمداً عبده إلا هو، وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله، إمام المتقين، الصادق الأمين، اللهم صلِّ وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، الذين تخلقوا بأحلاق القرآن الكريم، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد:

فمن رحمة الله حل في علاه بعباده أن أنزل إليهم الكتاب العظيم، ووضع لهم المنهاج الحكيم، وأرشدهم الطريق المستقيم، وحدد لهم السلوك القويم، يقول تعالى في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمُّ أَجْرًا كَلِيكًا ﴾ (الإسراء: ٩).

اعتنى المنهاج القرآني بالجانب الأخلاقي عناية خاصة، باعتباره القاعدة الرئيسة التي تبنى عليها جميع أحكام وقوانين الشريعة الإسلامية، ولهذه الأهمية التي تحتلها الأخلاق . حعل سبحانه وتعالى من أهداف إرسال الرسل عليهم السلام تحقيق مكارم الأخلاق.

فانطلاقاً من أهمية الأخلاق القرآنية في بناء إنسان صالح يصدر من خلاله مجتمع صالح، واعتبارها أمراً ضرورياً لبناء وتقدم المجتمعات، وتعزيز دعائم الإنسانيات، جاء هذا البحث ليسلط الضوء على أهم القيم الأخلاقية القرآنية التي ينبغي أن يتحلى بما كل مسلم من خلال جمع الآيات الكريمة التي تتعلق بالمنهاج الأخلاقي من جهة، وتأمل معانيها ومقاصدها السامية من جهة أخرى، واستنباط خصائص المنهاج القرآني في بنائه الأخلاقي، ثم بيان أثر ذلك المنهاج في أخلاق حفظة القرآن الكريم مقارنة بغيرهم، وتم استنباط العديد من الفوائد والنتائج التي ضمنها هذا البحث.

### أولاً: أسباب اختيار البحث.

- ١- بيان قيمة الأخلاق القرآنية في تقدم الأفراد، وتطور المحتمعات.
- ٢- معالجة المشكلات التي قد تطرأ على الإنسان في حياته بتطبيق أخلاق
   القرآن الكريم.
- ٣- محاولة رفع الكفاءة التعليمية في مراكز القرآن الكريم بجعل الأخلاق
   القرآنية محور الاهتمام دائماً وأبداً بأساليب متنوعة.

#### ثانياً: أهمية البحث.

١ - توضيح آلية بناء أحلاق الإنسان من حلال المنهاج الذي يرسمه القرآن الكريم، والنموذج الأخلاقي للإنسان الذي سعى القرآن الكريم لإيجاده.

٢- أن مسألة الأخلاق مسألة أصيلة، تتصل بجميع الأحكام الشرعية وهي التي تضعها في دائرة السلوك الديني والعبادي، وما أحوج المسلمين لها في كل وقت، وبخاصة في هذا الزمان.

٣- بناء أحلاق الإنسان يعد الركيزة الأساسية لتحقيق رؤية قطر الوطنية
 ٢٠٣٠ وذلك في المجال الاقتصادي والاجتماعي والبيئي الذي يبنى على الأخلاق، ويحاول
 هذا البحث تحقيق هذه الرؤية من خلال الالتزام بالمنهاج القرآني في بناء أخلاق الإنسان.

٤- من خلال عمل الباحثة في مركز من مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر وجدت الحاجة الماسة لتزويد الرواد وغيرهم بالمنهاج القرآني في بناء أخلاق الإنسان، ومحاولة ربط ذلك بالأثر الناتج من الالتزام بهذا المنهاج، والذي قد يغفل عنه بعض دارسي القرآن الكريم من خلال اقتصارهم على الحفظ دون الفهم والتطبيق.

#### ثالثاً: أهداف البحث.

سيساعد البحث على تحقيق جملة من الأهداف، منها:

١- توجيه المسلم نحو الأخلاق الحميدة المنتبقة من القرآن الكريم، من خلال بيان خصائص المنهاج القرآني في بناء الأخلاق الإنسانية، والأسرية، والاجتماعية، والوطنية.

٢- إمعان النظر في مدى عناية القرآن الكريم بالسلوك الأخلاقي، وأثر ذلك في حركة حياة الإنسان.

٣- قياس مدى تأثير تطبيق القرآن الكريم في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر مقارنة بغيرهم.

٤-إيضاح دور وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية القطرية في حدمة المحتمع، والعمل على المحافظة على الشخصية الإسلامية المتخلقة بأخلاق القرآن الكريم.

#### رابعاً: إشكالية البحث وأسئلته.

إشكالية البحث تتلخص في: بيان المنهاج القرآني في الأخلاق وبيان أثر هذا المنهاج في رواد المراكز القرآنية، والمقارنة بينهم وبين غيرهم من غير رواد المراكز؛ حيث بالرغم من عظم دور مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر في توجيه سلوك الدارسين نحو الأخلاق الحميدة، بما تقوم به من برامج وأنشطة مختلفة إلا أن هذا الجهد لم يحظى بالدراسة بالطريقة التي تبرز دوره وتعرف بمنهاجه، حتى يتسنى للمجتمع التفاعل معه ودعمه باعتباره أحد الجوانب المهمة التي تخدم المجتمع القطري، وتعمل على الحافظة على البيئة الإسلامية السليمة المتمسكة بأخلاق القرآن الكريم.

- تدور مشكلة البحث حول الإجابة عن التساؤلات الآتية:

التساؤل الرئيس في هذه الدراسة: ما مدى أثر المنهاج القرآني في بناء الأخلاق في رواد المراكز القرآنية، وهل هناك فرق بينهم وبين غير رواد المراكز، كما يتفرع من هذا السؤال أسئلة فرعية أخرى، منها:

- ١- ما خصائص المنهاج القرآبي في البناء الأخلاقي للإنسان؟
- ۲ ما مدى التزام رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه بأخلاق القرآن
   مقارنة بغيرهم من الأشخاص؟
- ما الاتجاه العام لعبارات الاستبانة من وجهة نظر العينة التي تقيسها الاستبانة التي أعدت لهذا الغرض؟

- ٤ هل توجد علاقة ارتباطية بين المنهاج القرآني والأخلاق لدى عينة الدراسة؟
- ٥- هل يختلف تأثير المنهاج القرآني في الأحلاق لكل مجال من المجالات التي تقيسها الاستبانة، وفقاً لمتغيرات المرحلة العمرية، والمؤهل، والتردد على مراكز القرآن الكريم من عدمه؟

#### خامساً: فرضيات البحث.

- ١- للمنهاج القرآني خصائص في البناء الأخلاقي للإنسان.
  - ٢- كيف يترك المنهاج القرآني أثره على الإنسان.
- ٣- كشف آليات أثر الاكتساب الأخلاقي لدى رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر مقارنة مع غيرهم.
- ٤- توجد فروق ذات دلالة إحصائية للاتجاهات عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر، وغيرهم تعزى للمتغيرات الشخصية (العمر، والمستوي التعليمي، ومكان العينة) لأفراد عينة الدراسة.

### سادساً: حدود البحث.

- حدود موضوعية: تتضمن دراسة المنهاج القرآني في البناء الأحلاقي للإنسان، وخصائص هذا المنهاج، وأثره في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر مقارنة مع غيرهم.
- حدود مكانية: تقتصر الدراسة على رواد أربعة مراكز للقرآن الكريم وعلومه تابعة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر: مركز موزة بنت محمد، ومركز روضة بنت محمد، ومركز موزة بنت محمد، ومركز أنشيء في دولة محمع النور، ومركز حفصة الذي يعتبر أول مركز أنشيء في دولة قطر، وتم اختيار هذه المراكز كولها أكثر المراكز استقطاباً للدارسات، ولهذه المراكز دور إيجابي، وألها أكثر فاعلية في نشر الأخلاق الحميدة،

وتطبيق التربية الصحيحة. بالإضافة إلى أشخاص خارج المراكز في دولة قطر، تم اختيارهم على اعتبار ألها عينة احتمالية من نوع العينة الطبقية العشوائية، وقد استخدمتها الباحثة لضمان تمثيل كل فئات ومستويات الأفراد في العينة، ولمحاولة الوصول إلى الأثر من خلال مقارنة نتائج كل فئة عمرية بمستواها الدراسي في رواد مراكز القرآن الكريم بمثيلتها من الفئة العمرية، والمستوى الدراسي من الأشخاص الآخرين من غير الرواد للعام ٢٠١٧.

- حدود زمانية: تقتصر الدراسة على رواد أربعة مراكز للقرآن الكريم وعلومه، وغيرهم في دولة قطر (٥٠) شخص، (٧٥) من رواد مراكز القرآن الكريم، و(٧٥) من غير الرواد خلال ربيع ٢٠١٧.

## سابعاً: إجراءات الدراسة التطبيقية.

- اطلعت الباحثة على عدد من الدراسات السابقة، التي لها علاقة معوضوع الدراسة، كما اطلعت أيضاً على عدد من الكتب والمراجع بموضوع الدراسة.
- إعداد أداة الدراسة، والتحقق من صدقها، وتحققت الباحثة من ثبات الأداة أيضاً.
  - تحديد مجتمع الدراسة وعينتها.
  - توزيع الاستبانة على عينة الدراسة.
  - جمع البيانات في جداول أعدت لغرض الدراسة.
- إدخال البيانات في ذاكرة الحاسوب، ثم إجراء التحليلات الإحصائية الإحصائية اللازمة باستخدام البرنامج الإحصائي الحزمة الإحصائية للعلوم الاحتماعية (Social Sciences)، والمعروفة اختصاراً SPSS23.

- تم استخدام المتوسطات الحسابية، والانحرافات المعيارية، والارتباط، Post ، ANOVA وتحليل التباين المتعدد HocComparison) (Scheffe'Tes البعدية.

وتم التحقق من ثبات وصدق الأداة وفقاً للآتي: أو لاً: الصدق.

تم تصميم الاستبانة بالرجوع إلى ثلاثة من المتخصصين في مجال المناهج وطرق التدريس، وذلك لإبداء الرأي من حيث:

أ- التقدير الكمي، ومدى مناسبة الاستبانة للفئات المختارة.

ب- التقدير الكيفي، وذلك عن طريق الأحذ في عين الاعتبار ما أدخله المحكمون من تعديلات، وحذف وإضافة.

ثانياً: الثبات.

بعد التأكد من الصدق الظاهري للاستبانة حرى التحقق من ثبات الأداة للتأكد من وضوح فقراتها باستخدام معادلة كرونباخ ألفا(Cronbach Alpha) حرى أولاً احتساب معامل الثبات للاستبانة. وكانت قيمة معاملات الثبات مرتفعة إلى حدٍ ما، مما يشير إلى تناسب العبارات، ومن ثم صلاحية الاستبانة للتطبيق.

| Reliability Statistics |            |  |  |  |
|------------------------|------------|--|--|--|
| Cronbach's             | N of Items |  |  |  |
| Alpha                  |            |  |  |  |
| ٠.597                  | 20         |  |  |  |

حدول رقم (١) يبين قيمة معاملات الثبات حسب معادلة كرونباخ ألفا.

ويلاحظ من الجدول السابق رقم (١) معامل الثبات الكلي أن الاتساق الداخلي قد حصل على نسبة موثوقية تقدر بـ(٠,٥٩٧)؛ مما يدل على ثبات الاستبانة واتساق فقراتها و خاصة في الدراسات الإنسانية.

#### نموذج القياس:

تم استخدام نموذج قياس ليكرت الثلاثي وفق الجدول رقم (٢) متضمنًا الوسط الحسابي المرجح والاتجاه.

| ٢ | الوسط الحسابي المرجح | الوزن النسبي |             | الاتجاه |
|---|----------------------|--------------|-------------|---------|
|   |                      | الحد الأدبي  | الحد الأعلى |         |
| ١ | من ۱ إلى ١,٦٦        |              | 55.33%      | ضعیف    |
|   |                      | 33.33%       |             |         |
| ۲ | من ۱٫۶۷ إلى ۲٫۳۳     | 55.67%       | 77.67%      | متوسط   |
| ٣ | من ۲٫۳۶ إلى ۳        | 78.00%       | 100.00%     | قوي     |

حدول رقم (٢) يبين الوسط الحسابي والمرجح والاتجاه حسب نموذج ليكرت الثلاثي.

متغيرات الدراسة: تضمنت الدراسة ثلاثة متغيرات مستقلة ومتغيراً تابعاً: أولاً: المتغيرات المستقلة، وشملت:

- الفئة العمرية: وله ثلاثة مستويات: من ١٠ ١٨، ومن ١٨-٣٠، ومن ٣٠ وأكثر.
- المؤهل العلمي: وله أربعة مستويات: ابتدائي، وإعدادي، وثانوي، وجامعي.
- مكان العينة: وله مستويان: رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه، وغير رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه.

## ثامناً: الدراسات السابقة.

من خلال البحث يتضح أنه تم التطرق إلى موضوع الأخلاق في القرآن الكريم، ولكن بشكل مختلف عن هذا البحث؛ حيث تم ذكر الأخلاق السلوكية بشكل عام، من غير تفصيل، ومن غير ذكر خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان، بالإضافة إلى ذلك فإن هذا البحث يختلف من خلال إضافته للدراسة التطبيقية في مراكز القرآن الكريم وعلومه بدولة قطر من حيث دراسة أثر القرآن الكريم في أخلاق رواد المراكز مقارنة بغيرهم من الأشخاص، حيث معظم الرسائل العلمية والكتب التي تطرقت إلى موضوع الأخلاق في القرآن الكريم نظرية غير تطبيقية، ويغلب على بعضها الطابع الفلسفي، ومن الرسائل العلمية التي تطرقت إلى موضوع الأخلاق في القرآن الكريم:

دستور الأخلاق في القرآن دراسة مقارنة للأسس النظرية للأحلاق في القرآن (دكتوراه): محمد دراز - ترجمة: د/عبدالصبور شاهين - جامعة السوربون - فرنسا - ١٩٤٧م.

وتحتوي هذه الرسالة على مقدمة وخمسة فصول: الفصل الأول: مفهوم الإلزام، والفصل الثاني: مفهوم المسئولية، والفصل الثالث: مفهوم الجزاء، والفصل الرابع: مفهوم الخيامس: مفهوم الجهد.

تركز هذه الدراسة على الأخلاق بشكل فلسفي، يختلف عن هذا البحث، بالإضافة إلى الجانب التطبيقي في مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر.

۲- الأخلاق العملية في القرآن الكريم (ماجستير): ماجد العصيمي إشراف: د/محمد خياط- جامعة أم القرى- مكة المكرمة ١٤٢٨هـــ/١٤٢٩هــ.

وتحتوي هذه الرسالة على خمسة فصول: الفصل الأول: خطة البحث، والفصل الثاني: مفهوم الأخلاق، والفصل الثالث: أقسام الأخلاق في القرآن الكريم، والفصل الرابع: أخلاق المعلم المسلم، والفصل الخامس: الدراسة الميدانية. وتم الاستفادة من هذه

الأطروحة في تقسيم المحالات الأخلاقية -العناوين فقط- التي تم التطرق إليها في الفصل التطبيقي لهذا البحث.

تختلف هذه الدراسة عن هذا البحث؛ لأن الباحث لم يتطرق إلى خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاق، وقد عنيت دراسة الباحثة ببيان خصائص المنهاج القرآني وأثر المنهاج في البناء الأخلاقي.

٣- الأخلاق في القرآن (ماجستير): عبدالعزيز الشبل- جامعة الملك
 عبدالعزيز - مكة المكرمة - ١٣٩٦هـ.

وتحتوي هذه الرسالة على مدخل وقسمين: القسم الأول: في التكليف، والقسم الثاني: في القيم الأخلاقية في القرآن الكريم.

يتبين من الدراسة السابقة تركيز الباحث على جوانب التكليف، والقيم الأحلاقية في القرآن الكريم، دون تطرقه إلى موضوعات هذا البحث.

٤- الأسس الأخلاقية في العهد القديم مع مقارنتها بالقرآن الكريم
 (دكتوراه): ريما شريف- جامعة القاهرة- القاهرة- ٢٠١٢م.

وتحتوي هذه الرسالة على بابين، وملحق على النحو الآتي: الباب الأول: الأصول الاعتقادية المؤثرة في الأسس الأخلاقية للعهد القديم، والباب الثاني: الأسس الأخلاقية في العهد القديم في ضوء النظرية الأخلاقية القرآنية، والملحق: اشتمل نصوصاً من العهد القديم في الأخلاق العملية.

يتبين من الدراسة السابقة تركيز الباحثة على المقارنة بين الأسس الأخلاقية للعهد القديم والقرآن الكريم، دون تطرقها إلى غالب موضوعات هذا البحث.

ه- مدى تطبيق المدرسة للقيم التربوية المستنبطة من سورة الحجرات (ماجستير): حامد سالم الحربي - جامعة أم القرى - مكة المكرمة - ١٤٠٤هـــ/١٩٨٤م.

وتحتوي هذه الرسالة على خمسة فصول، على النحو الآتي: الفصل الأول: خطة البحث، والفصل الثاني: القرآن الكريم، والفصل الثالث: القيم التربوية المستنبطة من سورة الحجرات، والفصل الرابع: الدراسة الميدانية، والفصل الخامس: الخاتمة.

يتبين من الدراسة السابقة تركيز الباحث على قيم أخلاقية مستنبطة من سورة الحجرات، دون تطرقه إلى غالب موضوعات هذا البحث.

٦- موسوعة أخلاق القرآن: أحمد الشرباصي- دار الرائد العربي- بيروت- ط١- ١٩٧١م.

وتحتوي هذه الموسوعة على ست مجلدات، ويحتوي كل مجلد على مجموعة من القيم الأخلاقية.

تركز هذه الموسوعة على عرض القيم الأخلاقية، وتختلف عن هذا البحث الذي يضيف الجانب التطبيقي للقيم الأخلاقية، وخصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي.

التربية الأخلاقية في الآيات المكية والمدنية (ماجستير): عدنان
 عبدالرحمن الميمني - جامعة أم القرى - مكة المكرمة - ١٤١١هـ.

وتحتوي هذه الرسالة على خمسة فصول يسبقها فصل تمهيدي يحتوي على خطة البحث، والفصل الأول: القرآن الكريم والتربية الأخلاقية، والفصل الثاني: التوجيهات الأخلاقية في السور المكية، والفصل الثالث: التوجيهات الأخلاقية في السور المدنية، والفصل الرابع: التوجيهات الأخلاقية المشتركة، والفصل الخامس: النتائج والتطبيقات.

تركز هذه الدراسة على التربية الأخلاقية من خلال السور المكية والمدنية، دون التطرق إلى غالب موضوعات هذا البحث.

## تاسعاً: منهج البحث.

- اعتمدت الباحثة في هذه الدراسة على المنهاج الوصفي التحليلي؛ حيث تم وصف القيم الأخلاقية القرآنية، وتعريفها بشكل تفصيلي: (لغة- اصطلاح- اصطلاح قرآني)، واستنباط خصائص المنهاج القرآني في بناء القيم الأخلاقية. والاستعانة بالمنهاج الإحصائي

لعرض نتائج الدراسة، والمقارنة بينها؛ حيث تم استخدام المتوسطات الحسابية، ومعامل الارتباط، والانحرافات المعيارية، وغيرها. وتم الاعتماد على الاستبانة والمقابلة وهما وسائل تُستخدم في المنهاج الوضعي (positivism) في علم الاجتماع الذي يعد رائده أو جست كونت، والذي يعتمد على الإحصاء والأرقام.

- جمع الآيات القرآنية التي تتحدث عن موضوع الأحلاق، وتصنيفها حسب موضوعاتما في مباحث الرسالة.

- عرض أهم القيم الأحلاقية التي جاء ذكرها في القرآن الكريم بشكل مباشر ورئيس، والتي يحتاجها كل إنسان في تنظيم حياته مع نفسه والآخرين، وتتبع منهجية القرآن الكريم في تناولها، فالغرض من هذه الدراسة ليس حصر القيم جميعها وإحصائها، وإنما التطرق إلى المنهجية القرآنية في عرض وبناء القيم الأخلاقية.

- تقسيم الأخلاق إلى أخلاق إنسانية، وأخلاق أسرية، وأخلاق احتماعية ووطنية، وتصنيف القيم الأخلاقية تحتها وفقاً لما تقتضيه الدراسة؛ حيث لا توجد معايير محددة في تصنيف وضم القيم الأخلاقية بعضها إلى بعض، وآراء العلماء في ذلك متعددة ومختلفة كل على حسب وجهة نظره، وعلى حسب فكرته؛ وحروجاً من هذا الخلاف تم اختيار هذا التقسيم على معيار جمع الأخلاق التي يظهر فيها الجانب الإنساني بصورة واضحة مثل: الصبر، والشكر، والكرم، والجانب الأسري على أساس الروابط التي تكون بين الزوج وزوجه، والأولاد، مثل: الرحمة، والصدق، والإحسان، والجانب الاحتماعي والوطني على أساس مجموعة الأخلاق التي يبدو فيها التشارك والتفاعل والوطني على أساس مجموعة الأخلاق التي يبدو فيها التشارك والإصلاح، والعلن في محيط المجتمع والوطن، مثل: التعاون، والعفو، والإصلاح، والعمان، والأمانة، والوفاء.

- استنباط بعض الفوائد والنكت التي تدور حول الآيات من خلال الرجوع إلى كتب التفسير، والاعتماد في النقل على الأقرب والأوضح لمعنى الآية ومقصدها، مع الاقتصار على موضع الاستدلال من الآية غالباً، والربط بين الآيات حسب طرائق التفسير الموضوعي.
- النقل من أصحاب كتب الأخلاق والفنون الأخرى ما يدعم ويوضح بعض الأمور التي تحتاج إلى توضيح.

# التمهيد

# يتناول التعريف بمفاهيم الدراسة.

# ويشتمل على:

- ١- تعريف المنهاج القرآني.
  - ٢- تعريف الأخلاق.
- ٣- مكانة الأخلاق في الإسلام.

# أولاً: تعريف المنهاج القرآني.

1- في اللغة: الناظر في كتب اللغة والمعاجم، يجد أن أصل المنهاج قائم على الحروف الثلاثة: النون، والهاء، والجيم، وهذا الجذر يدل على عدة دلالات، منها: الطريق الواضح، ومنها الطريق المستقيم، ومنها الانبهار، ومنها الخطة المرسومة؛ حيث جاء في كتب اللغة أن النهج: "الطريق الواضح، وكذلك المنهج والمنهج وانهجت الطريق، إذا أبنته وأوضحته. ونَهجت الطريق أيضاً، إذا سلكته. والنهج بالتحريك: البهر وتتابع النفس(۱)". والمؤنهاج: "الطريق المستقيم، والخطة المرسومة ومنه منهاج الدراسة الدراسة.

Y-في الاصطلاح: يلتقي المعنى الاصطلاحي للمنهاج مع المعنى اللغوي أن النهج يدل على الطريق الواضح والجلي الذي لا يحتاج إلى بيان وتوضيح، والوسيلة الموصلة إلى هدف أو غاية محددة؛ حيث جاء في المفردات أن النهج: "الطريق الواضح (")". غير أن المعنى اللغوي يضيف بأن النهج يدل على الانبهار وتتابع النفس.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت صيغة منهاج في القرآن الكريم مرة واحدة وهي مشتقة من مادة "لهج في قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمُ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ (المائدة: ٤٨). ومعنى المنهاج في الاصطلاح القرآني جاء موافقاً للمعنيين اللغوي والاصطلاحي، حيث جاء في القرآن الكريم بمعنى الطريق الذي يُسار عليه، والطريق المحدد والواضح.

والمراد بمنهاج القرآن الكريم في هذا البحث هو: الطريق الواضح الذي سار عليه القرآن الكريم في عرضه للأخلاق الفاضلة والترغيب فيها، مما يؤدي إلى بناء أخلاق الإنسان من خلال الالتزام بمكارم الأخلاق، والابتعاد عن مساوئها.

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، ج۱، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج٢، ص٩٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الراغب الأصفهاني، **المفردات**، ص٨٢٥.

<sup>(3)</sup> عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ن هـ ج.

## ثانياً: تعريف الأخلاق.

1-في اللغة: أصل الأخلاق في اللغة من خلال النظر في كتب اللغة قائم على الحروف الثلاثة: الخاء، واللام، والقاف، وجاء بمعنى تقدير الشيء، وملاسته، وبمعنى الطيب، وبمعنى الدين، كما جاء بمعنى الطبع والسجية؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الخلق: "التقدير، فالخاء واللام والقاف أصلان: أحدهما تقدير الشيء، والآخر ملاسة الشيء (۱)". والْخَلُوقُ: "بالفتح ضرب من الطيب (۲)". والْخُلُقُ: "الدين والطبع والسجية (۱)".

٧- في الاصطلاح: لا يختلف معنى الأخلاق في الاصطلاح عن المعنى اللغوي؛ حيث كلاهما يعبر عن طبع الإنسان أو حالته النفسية التي تؤدي من خلالها إلى ظهور الأفعال المختلفة؛ حيث يعرف البوطي الأخلاق ألها: "مجموعة الاعتبارات والمناهج السلوكية التي تتلاءم مع الفطرة الإنسانية الصافية من حانب، وتساعد في إرساء قواعد السعادة الإنسانية للفرد والجماعة من حانب آخر (١٤)". ويعرف الشاطبي مكارم الأخلاق ألها: "كل خصلة أمر بها أو لهي عنها مطلقاً من غير تحديد ولا تقدير؛ فليس الأمر أو النهى فيها على وزن واحد في كل فرد من أفرادها (١٥)".

٣- في الاصطلاح القرآني: دارت مادة "خلق (٢)" في القرآن الكريم مئتين وإحدى وستين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي مئتين وإحدى عشر مرة وفي العهد المدني خمسين مرة.

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، مقاییس اللغة، ج۲، ص۲۱۳-۲۱۶.

<sup>(</sup>۲) الجوهري، الصحاح، ج٤، ص١٤٧٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ابن منظور، **لسان العرب**، ج۱۰، ص۸٦.

<sup>(</sup>٤) البوطي، من روائع القرآن، ص٢٢٠.

<sup>(°)</sup> الشاطبي، الموافقات، ج٤، ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة خ ل ق.

وجاءت الألفاظ كالآن: (حَلَقَ، حَلَقْنَاهُ، حَلَقْنَاهُ، حَلَقْنَاهُمْ، حَلَقْهُن، حَلَقْهُن، حَلَقْهُن، حَلَقُوا، أَخْلُقُ، تَخْلُقُ، تَخْلُقُونَ، تَخْلُقُونَ، تَخْلُقُونَ، تَخْلُقُونَ، خُلِقَهُ، خَلَقُوا، يُخْلُقُونَ، خُلِقَ، خُلِقَوا، يُخْلَقْ، يَخْلُقُوا، يُخْلَقُ، خَلِقَهُ، خُلِقَهُ، خُلِقَهُ، خَلِقَهُ، خَلِقَهُ، خَلُقَهُم، بِخَلْقِهِنَ، خَالِقٍ، الْخَالِقُونَ، يُخْلَقُونَ، خُلُقَهُم، بِخَلْقِهِنَ، خَالِقٍ، الْخَالِقُونَ، الْخَالِقِي، الْخَالِقُونَ، خُلُقَ، بَخَلَقَهُم، بِخَلَقِهِنَ، بَخَلَقَهِم، خُلُق).

## ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة خلق:

من خلال الرصد السابق يتضح أن مادة خلق وردت في العهدين المكي والمدني، غير أنها جاءت في العهد المكي أكثر من العهد المدني. ووردت بصيغة الماضي والمضارع، ووردت لازمة ومتعدية: وفي ذلك إشارة على أنه ذاتي ومتعدي إلى الغير، وجاءت مفردة ومجموعة.

# ثالثاً: مكانة الأخلاق في الإسلام.

للأخلاق في الإسلام المكانة العظيمة، حيث اعتنى القرآن الكريم بالجانب الأخلاقي عناية كاملة، وأثنى الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم على رسوله الأمين عليه الفضل الصلاة وأتم التسليم، فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: ٤). والإسلام يخضع جميع الأعمال وما يصدر من أحوال للقيم الأخلاقية؛ يظهر ذلك جلياً في الكثير من الآيات القرآنية التي تؤكد أهمية الأخلاق من خلال الأمر بالتحلي بأحسن الأخلاق وأقومها من جهة، والنهي عن سيئها ورذيلها من جهة أخرى، بالإضافة إلى بيان جزاء الفريقين، حيث إن "مداواة النفوس وإصلاح الأخلاق لذة العاقل بتمييزه ولذة العالم بعلمه ولذة الحكيم بحكمته ولذة المجتهد لله باجتهاده (۱)"، والإسلام يهدف إلى بناء النفس المؤمنة الخالية من الأمراض الأخلاقية ليصبح المسلم قوياً بأخلاقه يحافظ على مجتمعه (۱).

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الأخلاق والسير في مداواة النفوس، ج١، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) الأنصاري، عبدالرحمن محمد، معالم أصول التربية الإسلامية من خلال وصايا لقمان لابنه، ص٤٨٤، بتصرف.

وتأتي أهمية الأخلاق في نظر الإسلام من خلال عدة أمور، منها:

١-بناء شخصية الإنسان وسلوكه من خلال الأخلاق التي تؤثر فيه أثناء تعامله مع الآخرين، والتي لها ارتباط وثيق بأصول الاعتقاد والتشريع<sup>(١)</sup>.

٢-ارتقاء الإنسان بنفسه بتحقيق إنسانيته، فالإنسان لا يكون إنساناً
 هيئته وصورته وحسب، بل بخُلُقه وخَلْقِهِ معاً<sup>(٢)</sup>.

٣- المحافظة على المحتمعات من تسرب الفساد إلى نفوس العباد، وبناء الجيل الذي يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويحب الخير للآحرين (٣).

3- توطيد العلاقات الاجتماعية؛ حيث يؤدي "تحقيق التجانس الاجتماعي إلى النهضة الاجتماعية القوية (أع)"؛ فالتحلي بالأخلاق الرفيعة يجعل المجتمع أكثر قوة وتماسكاً، مجتمعاً يسوده الأمن والأمان، ويرتقي بالحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، وجميع مجالات الحياة.

يقول محمود شاكر: والعناية بالأخلاق الإسلامية هي التي حفظت على الثقافة الإسلامية تماسكها وترابطها مدة أربعة عشر قرناً، مع كل ما مر عليها من عقبات (٥).

<sup>(</sup>١) مجموعة من الباحثين بإشراف عبد القادر السقاف، موسوعة الأخلاق الإسلامية، ج١، ص٤-٥، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الرحيلي، عبدالله بن ضيف الله، الأحلاق الفاضلة، ص٩٩، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) مقداد يالجن، علم الأخلاق الإسلامية، ج١، ص١١-١١، بتصرف.

<sup>(4)</sup> مرجع سابق، علم الأخلاق الإسلامية، ج١، ص١١-١٢.

<sup>(°)</sup> شاكر، محمود محمد، رسالة في الطريق إلى ثقافتنا، ص٣٣، بتصرف يسير.

# الفصل الأول

# البناء الأخلاقي للإنسان في ضوء المنهاج القرآني

#### وفيه أربعة مباحث:

- المبحث الأول: منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الإنسانية.
  - المبحث الثاني: منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الأسرية.
- المبحث الثالث: منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الاجتماعية، والوطنية.
  - المبحث الرابع: خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان.

# الفصل الأول:

## البناء الأخلاقي للإنسان في ضوء المنهاج القرآني.

من حكمة الله جل في علاه ورحمته على عباده أنه حدد لهم الطريق الذي تتحقق فيه السعادات، وتقوم به الحضارات، وتتطور عن طريقه المجتمعات، من خلال المنهاج القرآني الذي يرسم الطريق القويم لشتى المجالات، والذي يستطيع الإنسان من خلاله بناء حياته الأسرية والاجتماعية والوطنية وفق معايير أخلاقية مثالية.

ذلك المنهاج الذي اختص به القرآن الكريم في تقويم سلوك الإنسان، بتنوع الأساليب القرآنية في بناء القيم الأخلاقية من خلال بيالها تارة، وانتقاء مفرداتها تارة، وتصويرها وسبك نظمها تارة أخرى، هادفاً إلى إقامة مجتمع قوي رصين، يتحلى به أفراده بالأخلاق الفاضلة، يبني النفوس على الصبر في المحن والشدائد، والشكر على النعم والفوائد، والكرم وما فيه من حصائد، والرحمة التي تلين الحدائد، والصدق الجالب خير العوائد، والإحسان وما فيه من خير زائد، والتعاون وما يزيل من حقائد، والعفو عن المسيء والكائد، والإصلاح المرجو يكون سائد، والعدل الذي ينبغي أن يتحلى به كل قائد، والأمانة والوفاء التي تحقق أسمى المقاصد؛ ففي القرآن الكريم لفتات تترك أثراً عميقاً في النفوس يخاطبها مخاطبة الخبير بمواطن قوتها وضعفها وما تكتمه من أسرار.

#### المبحث الأول:

## منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الإنسانية.

القرآن الكريم في نهجه البنائي يحث الإنسان على السعي في سبيل الله هادفاً إلى تحقيق حياة مستقيمة مليئة بالخير والسعادة، ويقرر أن بناء الأمم وتقدم أفرادها وازدهار حضارتها مرتبط حضارتها مرتبط بالأخلاق، والهدام الأمم وتقاعس أفرادها وتدهور حضارتها مرتبط كذلك بالأخلاق، يبرهن على صحة ذلك "التجارب الإنسانية، والأحداث التاريخية، أن ارتقاء القوى المعنوية للأمم والشعوب ملازم لارتقائها في سلم الأخلاق الفاضلة، ومتناسب معه (۱۱)". ويؤكد المنهاج القرآني على ضرورة التمسك بالقيم الأحلاقية التي تعتبر مقياس لبناء الإنسان ومجتمعه، ويتضح ذلك من خلال العديد من الآيات القرآنية التي تبين عناية القرآن الكريم ببناء السلوك الأخلاقي في سائر حركة حياة الإنسان، فالإنسان مخلوق ولا أحد يعرف كيفية بنائه سوى خالقه. وتعتبر الأخلاق الإنسانية الأخلاق الي يتحلى بها الإنسان ابتغاء وجه الله سبحانه وتعالى وطمعاً في رضاه فلا يتنازل عنها ولا يتساهل؛ لذلك تم ضم بعض القيم الأخلاقية الإنسانية في هذا المبحث، لتي جاء الأمر بها بشكل صريح في القرآن الكريم على النحو الآتي: قيمة الصبر، وقيمة الشكر، وقيمة الكرم.

# القيمة الأولى: الصبر. أولاً: تعريف الصبر.

1- في اللغة: الباحث في كتب اللغة والمعاجم، يجد أصل الصبر قائماً على الحروف الثلاثة: الصاد، والباء، والراء، وهذا الجذر له عدة معان منها: الحبس، ومنها أعالي الشيء، ومنها الحجارة، ومنها عدم الجزع، ومنها التكلف والإكراه، ومنها حسن الاحتمال؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الصبر: الحبس، وصبر كل شيء: أعلاه. والصُّبرة من الحجارة: ما اشتد

<sup>(</sup>١) حبنكة، عبدالرحمن حسن، الأخلاق الإسلامية وأسسها، ج١، ص٣٤.

وغلظ. والصبر نقيض الجزع، وهو التكلف. والصبر: نصب الإنسان للقتل، والإكراه. وهو: التجلد وحسن الاحتمال، وشهر الصبر شهر الصوم (١).

Y- في الاصطلاح: لا يختلف التعريف الاصطلاحي كثيراً عن التعريف اللغوي؛ حيث يُعرَف الصبر في الاصطلاح أنه: "الإمساك في ضيق، وحبس النّفس على ما يقتضيه العقل والشرع، أو عمّا يقتضيان حبسها عنه (٢)". وهو "ترك الشكوى من ألم البلوى لغير الله لا إلى الله (٣)".

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "صبر (١٠)" في القرآن الكريم مئة وثلاث مرات موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ستين مرة وفي العهد المدني ثلاثاً وأربعين مرة.

وجاءت الألفاظ كالآي: (صَبَرَ، صَبَرتُم، صَبَرنَا، صَبَرُوا، تَصْبِرُ، تَصْبِرُوا، تَصْبِرُوا، اصْبِر، اصْبِرُوا، اصْبِر، اصْبِرُوا، اصْبِر، اصْبِرُوا، صَبرُوا، اصْبِر، الصَّابِرُون، صَابرُا، مَا أَصِبَرَهُم، اصْطَبِر، الصَّبرُ، صبراً، صَبرُكَ، صابراً، الصَّابِرون، الصَّابِرون، الصَّابِرين، صَابِرَة، الصَّابِراتِ، صبَّار).

# ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة صبر:

وردت مادة صبر بصيغة الأمر والماضي والمضارع، وبصيغة الاسم المفرد للمذكر والمؤنث، وبصيغة الجمع للمخاطب والغائب، لما في ذلك دلالة أن الصبر من أجل القيم الأخلاقية التي ينبغي أن يتحلى بها الفرد والجماعة. كما وردت المادة بصيغ المبالغة: أفعل وفعال.

ومعنى الصبر في الاصطلاح القرآني يوافق المعنى اللغوي والاصطلاحي أن الصبر: "حبس النفس، ويختلف عنهما بإضافته إلى الصبر معنى الجرأة (٥)".

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، ج٤، ص٤٣٧ - ٤٤، بتصرف يسير.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٤٧٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الجرحاني، ا**لتعريفات**، ص١٣١.

<sup>(</sup>٤) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم، مادة ص ب ر.

<sup>(°)</sup> ابن الجوزي، **نزهة الأعين النواظر**، ص٣٨٧–٣٨٨.

## ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الصبر لدى الإنسان.

تتنوع منهجية القرآن في بناء قيمة الصبر، فتارة تبين حب الله عز وجل للصابرين، وتارة تبين جزاءهم الحسن في الدنيا والآخرة، وتارة تأمر بالصبر وتنهى عن ضده، وتارة أخرى تبين أن الصبر من صفات الأنبياء عليهم السلام، ومن صفات المؤمنين.

ويشير القرآن الكريم إلى وجوب صبر المؤمن على ما قدره الله عز وجل له وأن يتوكل عليه حق توكله، ويوقن أن بعد العسر يسراً، وبعد الصبر ظفراً، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مُعُ ٱلْعُسُرِيْسُرًا ﴾ (الشرح: ٥). ويأمر الله عز وجل الإنسان بالصبر على حلو الحياة ومرها، حيث إنه سبحانه وتعالى لن يضيع أحر من صبر، قال تعالى: ﴿ وَٱصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (هود: ١١٥). وبالصبر تتحقق الغايات والأهداف، لينال الذين صبروا بما صبروا الخير، فلا يخافوا ولا يجزعوا، حيث وعد الله حق، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ (الروم: ٦٠)، وعن عطاء بن أبي رباح قال، قال لي ابن عباس رضى الله عنهما: " ألا أريك امرأة من أهل الجنة، فقلت: بلي. قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي - صلى الله عليه وسلم-فقالت إني أصرع وإني أتكشف فادع الله تعالى لي، قال إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله تعالى أن يعافيك، فقالت أصبر، فقالت إني أتكشف فادع الله أن لا أتكشف فدعا لها(١)". ولما كان الصبر في الله جل شأنه فلا يجعل أمر يعيق صبره، ولا يحزن ولا يضيق، قال تعالى:﴿ وَأُصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحْـزَنُ عَلَيْهِـمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴾ (النحل: ١٢٧). وقال تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران: ٢٠٠)،

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب المرضى، باب فضل من يصرع من الريح، ج٣، ص١١٧٣، وقم (٦٥٢). ومسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض، أو حزن، أو نحو ذلك، ج١٦، ص١٣١، رقم (٢٥٧٩).

يقول صاحب التحرير والتنوير في تفسير هذه الآية الكريمة: "أمرهم بالصبر الذي هو جماع الفضائل وخصال الكمال، ثم بالمصابرة وهي الصبر في وجه الصابر، وهذا أشد الصبر ثباتاً في النفس وأقربه إلى التزلزل(۱)"، حيث توضح الآية الكريمة طريق الفلاح بالصبر والمصابرة التي تعتبر أعلى رتبة يصل إليها الصابر من الشدة.

هذا، ولئن أمر المنهاج القرآني الإنسان بالصبر، فكذلك ينهاه عن ضده، قال تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُورِيكُمْ عَايَتِي فَلَا تَسَتَعْجِلُونِ ﴾ (الأنبياء: ٣٧)، فنجد في هذه الآية الكريمة طبيعة الإنسان بأنه خُلق عجولاً، وعلى الإنسان أن يصبر ولا يستعجل فإن ذلك من عزم الأمور، وعن خباب بن الأرت رضي الله عنه قال: "شكونا إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة فقلنا: ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال: قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض فيجعل فيها، فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه، فما يصده ذلك عن دينه. والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه؛ ولكنكم تستعجلون (٢٠". كما أمر الله عز وجل نبيه بالصبر وعدم الاستعجال أسوة بأولي العزم من الأنبياء، فقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَكُما صَبَرَ أُولُوا الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلا تَسْتَعْجِل لَمُّمَّ كُأَنَّهُمْ يَوْمَ لَا يُوعَدُونَ ﴾ (الأحقاف: ٣٥).

و كذلك يبين القرآن الكريم ما يعيق الصبر وهو الغضب فينهى عنه، قال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرُ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْخُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكُظُومٌ ﴾ (القلم: ٤٨)، قال السعدي في تفسير هذه الآية الكريمة: وأوجب الله سبحانه وتعالى ليونس عليه السلام

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج٤، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإكراه، باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر، ج۲، ص ۷۱۱، رقم (۳۲۱۲).

الانحباس في بطن الحوت، وذلك لعدم صبره على قومه الصبر المطلوب منه، وذهابه مغاضبًا لربه، حتى ركب في البحر، فاقترع أهل السفينة حين ثقلت بأهلها أيهم يلقون لكي تخف هم، فوقعت القرعة عليه فالتقمه الحوت وهو مليم<sup>(۱)</sup>، ففي العجلة الندامة وفي التأيي والصبر السلامة، وبالصبر ينال الإنسان غاياته، وتتحقق من خلاله أهدافه.

ويعتبر اليئس من أعظم الأمور المعيقة للصبر، والتي حرص المنهاج القرآني على دفعها عن نفوس المؤمنين، وأكد أن اليأس من صفات الكافرين، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْيَّسُواْ مِن رَوِّجِ اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَيفِرُونَ ﴾ (يوسف: ٨٧). ثم يأتي القنوط والذي يعتبر أشد أنواع اليأس، فقد يتعلق قلب الإنسان بالدنيا وهي فانية، وإن أصابه مكروه يئس من رحمة الله، يقول تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَلِذَا أَذَقُنَكَ النَّاسَ رَحْمَةُ فَرِحُواْ بِهَا وَلِن تُصِبَّهُم سَيِّئُةُ أَبِما قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ (الروم: ٣٦). والله سبحانه وتعالى ذو رحمة واسعة، فينبغي على الإنسان أن لا يفقد أمله من الرحمة الإلهية مهما كثرت ذنوبه، فلا يقنط من رحمة الله وهو الغفور الرحيم، يقول تعالى: ﴿ فَلُ يَعْبَادِى اللّهِ لِيَعْمُ اللّهُ إِنّا اللّهُ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ اللّهُ يَعْفِرُ الذَّنُوبَ اللّهُ يَعْفِرُ الذَّنُوبَ اللّهُ يَعْفِرُ الذَّنُوبَ . هُوالْغَوْرُ الرّحِيمُ ﴾ (الزمر: ٥٣).

<sup>(</sup>١) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص٨٨١، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) المودودي، أبو الأعلى، الحضارة الإسلامية أسسها ومبادؤها، ص١٥١.

الصابرين، يمدهم بالعون والتوفيق والرحمة، فليستعينوا بالصبر، يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الصّابرينَ عَامَنُوا السّتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوَةِ إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ (البقرة: ١٥٣). وليطيعوا الله سبحانه وتعالى على ما هداهم، وليطيعوا رسوله صلى الله عليه وسلم ولا يتنازعوا فيما بينهم، فيفشلوا ويُهزموا، وهو عز وجل مع من يصبر، قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ (الأنفال: ٢٤).

وَيُذَكّرُ المنهاج القرآني المسلمين بأحسن النماذج الصابرة وأقومها على الإطلاق، كصبر الأنبياء عليهم السلام، وصبر المؤمنين، فلا بد للمسلم أن يتعظ بهذه النماذج، ويقتدي بها. ويؤكد أن الصبر من عزائم الأمور؛ حيث يقول تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبرَ وَعَفَرَ إِنّ ذَلِك لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ (الشورى: ٣٤). وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ كُذِّبَتُ رُسُلٌ مِن قَبْلِك فَصَبرُواْ عَلَى مَاكُذِبُواْ وَأُودُوا حَتَى آئنهُم نَصْرُواْ وَلَا مُبكِلًا لَكُم مِن أَيْلِي المُرسلين ﴾ (الأنعام: ٣٤)، فلا شك أن أعظم لكمت الله وَلَقَدُ جَاتَك مِن نَبايِي ٱلمُرسلين ﴾ (الأنعام: ٣٤)، فلا شك أن أعظم الناس صبراً الأنبياء عليهم السلام، إذ إلهم صبروا على ما أصابهم من أقوامهم. وقال يُوقِنُونَ ﴾ (السجدة: ٤٢)، قال صاحب الظلال: "هذه الآية تقرر طريق الإمامة والقيادة، وهو الصبر واليقين "المناسلين المناسلين المناسلين المناسلين المناسلين المناسلين وحزاءهم، وما أعظم حاحة المسلم للصبر ويين القرآن الكريم أحر الصابرين وحزاءهم، وما أعظم حاحة المسلم للصبر على ما كتبه الله عز وحل له. وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال، قال النبي-صلى الله كتبه الله عز وحل له. وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال، قال النبي-صلى الله كتبه الله عز وحل له. وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال، قال النبي-صلى الله كتبه الله عز وحل له. وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال، قال النبي-صلى الله

<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٥، ص٢٨١٤.

عليه وسلم-: "إنما الصبر عند الصدمة الأولى (()". فسيحازي عز وحل الصابرين بما صبروا حير الجزاء يؤكد ذلك قوله تعالى: ﴿ سَكَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبُرُمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبُرُمُ وَعَيْم عُقَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

القيمة الثانية: الشكر. أولاً: تعريف الشكر.

1- في اللغة: بالنظر في معاجم اللغة المختلفة يتبين أن أصل الشكر قائم على الحروف الثلاثة: الشين، والكاف، والراء، وهي تدل على الثناء، والرضا باليسير، والامتلاء والُغزر في الشيء، والنكاح، والعرفان، والنبات؛ حيث جاء في مقاييس اللغة أن

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الجنائز، باب زيارة القبور، ج١، ص٢٤١، رقم (١٢٨٣). ومسلم في صحيحه، كتاب الجنائز، باب في الصبر على المصيبة عند الصدمة الأولى، ج٢، ص٢٢٨، رقم (٩٢٧). (٢) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة، ج١، ص٢٧٩، رقم (٢٠٩٠). ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب فضل التعفف والصبر، ج٧، ص١٤٥، رقم (١٠٥٦).

الشكر: "الثناء على الإنسان بمعروف يوليكه، وحقيقة الشكر الرضا باليسير. والشكر الامتلاء والغزر في الشيء. والأصل الثالث: الشكير من النبات، وهو الذي ينبت من ساق الشجرة. والشكر: النكاح، وهو أيضاً عرفان الإحسان ونشره (١)".

Y-في الاصطلاح: جاء معنى الشكر في الاصطلاح: "تصوّر النّعمة وإظهارها، والامتلاء من ذكر المنعِم عليه (٢)". ومن الملاحظ أن المعنيين اللغوي والاصطلاحي متفقان إلى حد كبير، فلا يخرج معنى الشكر في كليهما عن إظهار النعمة والامتلاء والثناء. ولكن يضيف المعنى اللغوي أن الشكر دلالة على النكاح.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "شكر"" في القرآن الكريم خمساً وسبعين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ثلاثاً وخمسين مرة وفي العهد المدني اثنتين وعشرين مرة. وقد وردت بألفاظ: (شَكَرَ، شكرتُم، أَشْكُرُ، تَشْكُرُوا، تَشْكُرُونَ، يَشْكُرُ، يَشْكُرُونَ، اشْكُر، اشْكُرُوا، شُكراً، شُكُوراً، شَكُوراً، شَكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً، مَشكُوراً،

## ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة شكر:

يلاحظ مما سبق ورود مادة شكر في العهدين المكي والمدني، ووردت في العهد المدي ما يقارب ضعف ورودها في العهد المدني، ولعل في ذلك إشارة إلى أن طبيعة المؤمنين الشكر على نعم الخالق حيث كان أفراد المجتمع المدني يغلب عليهم الصفات الحميدة لاستقرار الإيمان في قلوهم، فكان الحث على الشكر والتذكير به في المجتمع المكي أكثر حاجة من المجتمع المدني لما كان يجتاجه من تصحيح عقيدة، ونبذ شرك، ودعوة إلى أخلاق مستقيمة أهمها الشكر. كما وردت هذه المادة بصيغة الأمر والماضي والمضارع، ومفردة ومجموعة، وبصيغ المبالغة: أفعل، فعول، وفي ذلك إشارة إلى اختلاف درجات الشكر من فرد إلى آخر.

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، ج۳، ص۲۰۷.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، المفردات، ص٤٦١.

<sup>(</sup>٣) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة شك ر.

وجاء معنى الشكر في الاصطلاح القرآني أكثر وضوحاً من المعنى اللغوي والاصطلاحي: "الشكر يكون بالقلب خضوعاً واستكانة، وباللسان ثناءً واعترافاً، وبالجوارح طاعة وانقيادًا(١)".

# ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الشكر لدى الإنسان.

الله سبحانه وتعالى حلق الإنسان في أحسن صورة وسخر له ما في الأرض متاعاً ومستقراً إلى حين، وأنعم عليه بنعم لا تعد ولا تحصى، قال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ اللّهَ سَخَرَ ومستقراً إلى حين، وأنعم عليه بنعم لا تعد ولا تحصى، قال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوْا أَنَّ اللّهَ سَخَرَ لَكُم مّا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأُسّبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَلَا هِرَةً وَبِعَنَا النّاسِ مَن يُجُدِلُ فِي اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنكِ مُ مُنيرٍ ﴾ (لقمان: ٢٠)، فلا بد للعبد أن يقابل تلك النعم بشكر خالص له سبحانه. وقد رسم المنهاج القرآني كيفية بناء قيمة الشكر لدى الإنسان من خلال بيان هذه القيمة، والإعراب عن حقيقتها وغراقها، مروراً بتأكيد فضلها ووجوها، وبيان جزاء الشاكرين وعاقبة الجاحدين.

يلفت القرآن الكريم نظر الإنسان إلى ما أنعمه الله عليه من نعم وفضله على غيره تفضيلا؛ ليوقن عظمة حالقه وفضله عليه إذ هيأ له النعم التي لا يمكن إحصاؤها، فوجب على الإنسان أن يقابلها بالشكر والإيمان. كما يدعو القرآن الكريم الإنسان بأن يسلك طريق الخير ويشكر الله سبحانه وتعالى على ما أنعم عليه، ومن الآيات التي تؤكد وجوب الشكر وتأمر به، قوله تعالى: ﴿ فَاذَكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِى وَلا تَكُفُرُونِ ﴾ (البقرة: الشكر وتأمر به، قوله تعالى: ﴿ فَاذَكُرُونِ آذَكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِى الله المؤمنون فيما أنعمت عليكم من الإسلام، والهداية للدين الذي شرعته لأنبيائي وأصفيائي، ولا تجحدوا إحساني إليكم، فأسلبكم نعمي التي أنعمت عليكم، ولكن اشكروا لي عليها، وأزيدكم فأتمم ينعمي عليكم أن الناس في الدنيا قسمان، قسم يذكر الله سبحانه وتعالى عليه، فَيُذكره تعالى، سبحانه وتعالى عليه، فَيُذكره تعالى،

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، البصائر، ج٣، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>۲) الطبري، جامع البيان، ج۳، ص٢١١–٢١٢.

وقسم يكفر ويجحد نعم الله عز وجل، ومن الآيات التي تبين ذلك أيضاً، قوله تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَكُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: ٣). قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّا هَكُرُوا لِللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّا هُلَانِينَ عَا مَنُوا كُنتُمْ وَٱشْكُرُوا لِللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللّهِ عَالَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ من طيبات ما رزقهم به خالقهم ويشكروا له سبحانه وتعالى على ما أنعم، فالشكر يدل على حسن العبادة، وفي هذا الصدد يقول سيد قطب: "يوجههم للشكر إن كانوا يريدون أن يعبدوه وحده، فيوحي إليهم بأن الشكر عبادة وطاعة يرضاها الله من العباد (۱)".

قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ أَللّهُ لَكُمْ ءَاينتهِ عِلَا لَهُ كُمْ ءَاينتهِ عَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (المائدة: ٩٨)؛ يوضح القرآن الكريم للإنسان كيفية شكر الله سبحانه وتعالى شكراً يُستحق لجلاله بما وهبنا إياه من نعم عظيمة، من خلال العديد من الآيات التي تعيد أنظارنا بنعم الله سبحانه وتعالى وفضله علينا وواجبنا اتجاه تلك النعم، حيث سيُسأل العبد عن تلك النعم، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَلْسَعُلُنَ يُومَعِنْ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (التكاثر: ٨). وقال تعالى: ﴿ بُلِ ٱللّه فَاعَبُدُ وَكُن مِّ الشّعَرينَ ﴾ (الزمر: ٢٦)، تشير الآية الكريمة إلى إخلاص العبادة لله سبحانه وتعالى وشكره على النعم الدينية والدنيوية، كما يقول السعدي: "إنه تعالى يُشكر على النعم الدينية، كالتوفيق للإخلاص، والتقوى، بل نعم الدين، هي النعم على وشكره على ما أنعم، وكان من المفترض عليه الإستزادة بالشكر. هذا، ويين القرآن وشكره على ما أنعم، وكان من المفترض عليه الإستزادة بالشكر. هذا، ويين القرآن الكريم وحوب شكر كل من يستحق الشكر من الناس، ولا شك أن أولى الناس بالشكر هم الوالدان اللذان قرن سبحانه وتعالى وجوب شكره لما هما من الفضل المنفيل المنافيل المناف

<sup>(</sup>۱) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج١، ص١٥٦.

<sup>(</sup>۲) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص٧٢٩.

العظيم، قال تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أُمُّهُ، وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكْرِينَ اللهِ العظيم من الله العفور الرحيم لعباده الشاكرين، وأنه جل شأنه يدفع العذاب عنهم، فهو عز وحل الشاكر العليم، قال تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَلُ اللّهَ يِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرَتُمْ وَءَامَنتُمْ وَكَانَ اللّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ (النساء: ١٤٧)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ ثُوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنهَا وَسَنجْزِي الشَّكرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٤٥)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ ثُوَابَ ٱلْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنهَا وَسَنجْزِي الشَّكرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٤٥)، وشكر الله سبحانه وتعالى نجاة للإنسان من كل أمر قد يلحق به الضرر، قال تعالى: ﴿ إِنَّا آرْسَلْنَا عَلَيْمُ مَا عَلَيْهُمُ بِسَحْرِ ﴿ أَنَّ يَعْمُهُ مِنْ عِندِناً كَذَلِكَ جَرِي مَن شَكرَ ﴾ (القمر: ٣٤ – ٣٥). وجعل الله حل في علاه الشكر من أسباب زيادة الوزق والنعم، والكفر من أسباب زيادة العذاب والحن، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَهِن اللهِ مَن عَذَافِي لَشَدِيدٌ ﴾ (إبراهيم: ٧).

ولئن أكد المنهاج القرآني جزاء الشاكرين خير الجزاء، فكذلك يؤكد عاقبة الجاحدين، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًّا كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ الله فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَفُورٌ وَالله فَاعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ مِن يَبِينَ الآية الكريمة مثل قوم أنعم الله عليهم بنعم عظيمة، قليل ﴿ (سبأ: ١٥ – ١٦)، تبين الآية الكريمة مثل قوم أنعم الله عليهم بنعم عظيمة، ومدهم بخيرات كثيرة، ليأكلوا من رزق الله سبحانه وتعالى ويشكروه على ما هدى وأنعم وهو الغفور الذي يرحم عباده ويغفر لهم، فجحدوا نعم الله وأعرضوا عن شكرها، فبدلها العزيز الحكيم من حال إلى حال، وأنزل بهم العذاب السقيم بما كانوا يجحدون.

ويشير القرآن الكريم إلى قلة عدد من يشكر الله سبحانه وتعالى من الناس، شكر يستحق لجلاله وعظيم سلطانه على ما هدى وأنعم، فهو الذي جعل للناس ليلاً يسكنون

فيه، ولهاراً يعملون فيه، وفضلهم على غيرهم من الخلق تفضيلاً، قال تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ

وإنه لمن المحال حصر نعم الله جل في علاه التي أنعمها على الناس سبحانه وتعالى العزيز الكريم، قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللّهِ لَا يَحْصُوهَا اللّهَ اللّهَ لَعَفُورٌ العزيز الكريم، قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللّهِ لَا يَحْصُوهَا إِلا أَن القليل من الناس رَجِيعً ﴾ (النحل: ١٨)، وبهذه النعم العظيمة والآثار الرحيمة إلا أن القليل من الناس من يشكر الله سبحانه وتعالى عليها حق شكره، حيث يقول عز وجل في كتابه الكريم: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى اللّه عَلَيها حَق شكره، حيث الله عليها عليها حق شكره . (سبأ: ١٣).

ويبين القرآن الكريم أن الشكر من صفات الأنبياء عليهم السلام، فهم خير من يُقتدى هِم حيث وضع الله سبحانه وتعالى هِم خصال الخير وأحسنها، قال تعالى: هُرِذُرِيَة مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ (الإسراء: ٣)، تبين الآية الكريمة مدى شكر نوح عليه السلام لأنعم خالقه عز وجل، حيث وصفه الله سبحانه وتعالى بالعبد الشكور. وقال تعالى: هُرِ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ اللهِ شَاكِرُ لِلْأَنْعُمِةِ آجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (النحل: مِن ٱلمُشْرِكِينَ اللهِ الكريمة إلى طاعة إبراهيم عليه السلام الله عز وجل، ومدى شكره الله سبحانه وتعالى على ما هداه، حيث يظهر شكره بالأقوال، وتترجمه الأفعال،

يقول سيد قطب: "والقرآن الكريم يرسم إبراهيم- عليه السلام- نموذجاً للهداية والطاعة والشاعة والشكر والإنابة لله، (وشاكراً لأنعمه): بالقول والعمل(١)".

# القيمة الثالثة: الكرم. أولاً: تعريف الكرم.

- في اللغة: بالنظر في معاجم اللغة المختلفة يتبين أن أصل كلمة الكرم من الحروف الثلاثة: الكاف، والراء، والميم، وهي تدل على: الشرف، والصفح، والتعظيم، والتنزيه، والجود، والعطاء؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الْكَرَم: "ضد اللؤم (۱۳)"، وهو "شرف في الشيء في نفسه أو شرف في خلق من الأخلاق، والكرم في الخلق يقال هو الصفح عن ذنب المذنب (۱۳)". وأكْرَمَهُ: "عظمه، ونزهه (۱۹)". والكريم: "الكثير الجواد المعطى الذي لا ينفد عطاؤه، وهو الكريم المطلق (۱۰)".

Y- في الاصطلاح: يعرف الكرم في الاصطلاح أنه: "الإعطاء بالسهولة (٢)". والعلاقة بين التعريفين اللغوي والاصطلاحي ظاهرة، ففي كل من التعريف اللغوي والاصطلاحي تدل لفظة الكرم على العطاء، والشرف، والجود.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت لفظة "كرم (٧)" بمشتقاها في القرآن الكريم سبعاً وأربعين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي أربعاً وثلاثين مرة وفي العهد المدني ثلاثة عشر مرة. وجاءت بألفاظ: (كَرَّمتَ، كَرَّمنَا، أكرَمَن، أكرَمُونَ، أكرِمُونَ، أكرِمِي، كَرِيمً، كَرِيمً، كِرامٍ، كِراماً، الأكْرَمُ، أكْرَمَكُم، الإكرامِ، مُكرَمُونَ، أكْرَمُونَ، المُكْرَمِينَ).

<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٤، ص٢٢٠١.

<sup>(</sup>۲) الجوهري، الصحاح، ج٥، ص٢٠١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج٥، ص١٧١-١٧٢

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> المرتضى، **تاج العروس**، ج۳۳، ص۳۳۷.

<sup>(°)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج۱۲، ص۱۰۰-۱۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> الجرجاني، ا**لتعريفات**، ص١٨٤.

<sup>(</sup>Y) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ك رم.

#### ملاحظات حول الاصطلاح القرآبي لمادة كرم:

يتضح مما سبق ورود مادة كرم في القرآن الكريم بصيغة الماضي والمضارع، وجاء أيضاً اسماً تارة مفرداً، وأخرى جمعاً، لما في ذلك دلالة أن الكرم من أجل القيم الأحلاقية التي ينبغي أن يتحلى بها الفرد والجماعة. كما جاء معنى الكرم في الاصطلاح القرآني بمعاني أكثر من التعريفين اللغوي والاصطلاحي، حيث ورد في القرآن الكريم بوصف: "الأشرف والأفضل، والعزيز العظيم، والمزيَّن المحسَّن، والعجيب الغريب، والمنظوم المعجز، والذليل المَهِين على سبيل التهكم، وجبريل عليه السلام، وملائكة الملكوت، والملائكة الملوت، والملائكة الموكلين ببني آدم، وبني آدم، ويوسف عليه السلام، والعظيم الغفار التوَّاب (١)".

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الكرم لدى الإنسان.

يظهر المنهاج القرآني في ثنائه على قيمة الكرم لما لها من أثر كبير في انتشار المحبة والإحاء بين بني البشر على اختلاف طبقاهم الاجتماعية، فيصبح المحتمع بعد ذلك كالبنيان المرصوص. وتندرج تحت هذه القيمة بعض الأمور كالعطاء، والإنفاق في سبيل الله، والشرف، والجود، وفي هذا قال الكفوي: "الكرم: إن كان بمال فهو جود، وإن كان بكف ضرر مع القدرة فهو عفو، وإن كان ببذل النفس فهو شجاعة (۱)".

تتنوع منهجية القرآن الكريم في بناء قيمة الكرم لدى الإنسان، من خلال الترغيب عما وألها من صفات الخالق عز وجل، ومن صفات ملائكته الكرام، وكتبه، ورسله عليهم السلام، كذلك من صفات المؤمنين الأخيار. وأن الكرم يطلق على ما علا في المقام، وارتفع في الرتبة. ومن خلال التربية العملية التي يرسمها المنهاج لبناء هذه القيمة، بدءاً بالبيانات والدلالات، ومروراً بالصور والإيماءات، إلى النظم والعبارات.

ويشير القرآن الكريم إلى أن قيمة الكرم صفة من صفات الله عز وحل؛ "والكرم إذا وصف الله به فهو اسم للإحلاق وإذا وصف به الإنسان فهو اسم للأحلاق والأفعال المحمودة التي تظهر منه (٣)". فهو سبحانه ينعم علينا بلا حدود، وخلقنا في هذه

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، البصائر، ج٤، ص٤٤٣-٣٤٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الكفوي، ا**لكليات**، ص٥٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الفيروز آبادي، البصائر، ج٤، ص٣٤٣.

الحياة وقسم أرزاقنا لما هو حير لنا في دنيانا وآخرتنا، يغدق علينا بالخيرات التي لا تعد ولا تحصى، قال تعالى: ﴿ قَالَ هَلَذَا مِن فَضُلِ رَبِّي لِيبَلُونِينَ ءَأَشُكُرُ أَمَّ أَكُفُرُ وَمَن شَكَر فَإِنَّمَ لَي يَعْدِير يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ مَ وَمَن كُفَر فَإِنَّ رَبِّي غَنِيُ كُرِيمٌ ﴾ (النمل: ٤٠)، فهو سبحانه وتعالى العزيز الحكيم، ينعم على الإنسان بنعمه ويتكرم عليه بفضله، فمن يشكر فلنفسه، ومن يكفر فعليها، ولن يضر الله عز وجل شيئاً.

قال تعالى: ﴿ نَبُرُكُ أَسُمُ رُمِّكَ ذِى ٱلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (الرحمن: ٧٨)، والإكرام: "نفع لا يلحقه فيه غضاضة، أو أن يجعل ما يوصل إليه شيئا كريمًا، أي: شريفًا(\". والله سبحانه وتعالى الذي كرم الإنسان بتسخير ما في السماوات وما في الأرض لحدمته، ورزقه من الطيبات ما تفضل به على غيره من المخلوقات، قال تعالى: ﴿ فَ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَدَفَّنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَدَفَّنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَدَفَّنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كُرِّمْنَا بَنِي عَادَمُ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَدَفَّنَاهُمْ وَرَدُونَانَهُمْ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْمِرْفِقِيقِهُمْ مِّنَ اللَّهُ وَمَعْلَى المُومِ وَمَا لَا يَعْلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاء الكرام بصفاقه فيه هَذَا التصور الواقعي الحي القريب إلى التحلي عَلَى المُولِقُ اللهُ التحلي عَلَى المُعْرَفِ لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاء الكرام بصفاقه فيد فيد فيد الله ولله التحلي عمل المتحلي عمل المناء المنافر الله ولاء الكرام بصفاقه فيد فيدفعهم إلى التحلي عمل المعان به.

(۱) الأصفهان، المفردات، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٦، ص٢٨٥١.

وكذلك الكرم من صفات كتب الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ فِي صُحُفِ مُكَرِّمَةٍ ﴾ (عبس: ١٣). والكرم من أهم صفات أنبيائه عليهم السلام، قال تعالى: ﴿ فَكُوَّمَةٍ وَلَقَدَّ فَتَنّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴾ (الدخان: ١٧). وكان صلى الله عليه وسلم- أكثر الناس شرفاً وجوداً وكرماً في المعاملات، قال - صلى الله عليه وسلم -: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره (١١)". ويبين القرآن الكريم كرم المؤمنين وإعراضهم عن شهادة الزور، قال تعالى: ﴿ وَٱلّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواً بِاللَّهُ وَالفرقان: ٢٢).

هذا، ويطلق المنهاج القرآني لفظ الكرم لكل ما هو مرتفع في الرتبة والمقام، قال تعالى: ﴿ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ (الدخان: ٢٦). كما ارتبط الكرم بالرزق الحسن في أكثر من موضع في القرآن الكريم، منها قوله تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّدِلِحَتِ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ (الحج: ٥٠)، تشير هذه الآية الكريمة إلى حزاء المؤمنين الذين يعملون الصالحات بأن لهم مغفرة ورزق كريم. وقوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ (الأنفال:٤)، تبين هذه الآية الكريمة درجات المؤمنين ومغفرة الله عز وجل ورزقه الكريم لهم. ويوصف الأجر بالكرم، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ مَنِ آتَبَعَ ٱلذِّحَرَ وَخَشِي ٱلرَّمْنَ بِٱلْغَيْبُ فَبَشِرَهُ وَحَل ورزقه الكريمة الله عز وجل ورزقه الكريمة الله عز وجل ورزقه المؤمنين ومغفرة الله عز وجل ورزقه الكريمة المنارة لمن خشي الله عز وجل بالكرم، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ مَنِ آتَبُعَ ٱلذِّتَكُر وَخَشِي ٱلرَّمْنَ بِٱلْغَيْبُ فَبَشِرَهُ وَخُولُ بِالغيب واتبع ذكره ورضوانه بأن له أجر كريم.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ج٣، ص١٨٤٩، رقم ( ٢٠١٨). ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، ج٢، ص٢١، رقم (٥١).

يأمر الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم بالإحسان إلى الوالدين والرفق بهما وعدم فرهما، بل القول لهما قولاً كريماً يليق بكرمهم الذي أكرموه الابن منذ الصغر وحتى الكبر، قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُّكُما أُفِّ وَلاَ نَنْهُرهُما وَقُل لَهُما فَوَلا كَريما ﴾ الكبر، قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُّكُما أُفِّ وَلاَ نَنْهُرهُما وقُل لَهُما فَولاً كَهُما وَلا يحرمه الله سبحانه وتعالى (الإسراء: ٣٣). ويبين القرآن الكريم طبيعة الإنسان عندما يكرمه الله سبحانه وتعالى بنعمة يفرح، وعندما يصعب عليه رزقه يحزن، ولا يلتفت للأسباب التي قد تؤدي إلى ذلك، والذي قد يكون من سببه عدم إكرام اليتيم، قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبنَلَلُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي وَأُمّا إِذَا مَا ٱبنَلَلُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي وَالفَحر: ١٥ - ١٧).

هذه جملة من تربية المنهاج القرآني للإنسان التربية السليمة، بإرشاده إلى الأخلاق الحميدة، حيث أمره بالتزام قيمة الصبر في جميع الأحوال، والشكر لما لها من فائدة تعود له ولمن حوله، والتحلي بالكرم الذي يعتبر المؤمنين من أهله، كل ذلك من خلال أساليب متنوعة منها الترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، ومنها ضرب الأمثلة للنماذج الصابرة لحكم ربها والشاكرة لأنعمه التي يقنع بها العقل، ويحرك بها العاطفة.

#### المبحث الثانى:

### منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الأسرية.

# القيمة الأولى: الرحمة. أولاً: تعريف الرحمة.

1- في اللغة: المتبع لمفردة الرحمة في اللغة يجد ألها قائمة على الحروف الثلاثة: الراء، والحاء، والميم، ويرى ألها تدل على عدد من المعاني التي يمكن الربط فيما بينها، فهي تدل على الرقة، والتعطف، والخير، والنعمة؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الرحمة: "الرقة، والتعطف، ، وتراحم القوم رحم بعضهم بعضاً (۱)". ورحمة الله: عطفه وإحسانه ورزقه. والرحمة: الخير، والنعمة (۱).

٢- في الاصطلاح: لا يختلف التعريف الاصطلاحي للرحمة كثيراً عن التعريف اللغوي؛ حيث تعرف في الاصطلاح ألها: "رِقَّةٌ تقتضى الإحسان إلى المرحوم (٣)"، وهي "إرادة إيصال الخير (٤)".

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، ج٥، ص١٩٢٩.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، **لسان العرب**، ج۱۲، ص۲۳۱–۲۳۳، بتصرف يسير.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٣٤٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> الجرحاني، **التعريفات**، ص١**١٠**.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "رحم (١)" في القرآن الكريم ثلاثمئة وثمان وثلاثين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ما يزيد على المائتين وفي العهد المدني ما يزيد على المائة. ولقد حاءت الألفاظ كالآتي: (رَحِمَ، رَحِمَتُهُ، رَحِمَنَا، رَحِمنَاهُم، رَحِمَهُ، تَرحَمنَا، تَرحَمنِ، يَرحَمُهُم، يَرحَمُهُم، آرْحَمنَا، آرحَمنَا، آرحَمهُما، تُرحَمُونَ، يَرحَمُهُم، وَحَمَنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، رَحِمنَاه، وَحِمنَا، وَحِمنَا، وَحِمنَا، وَرحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، وَحِمنَا، وَحِمنَا، وَحِمنَا، وَحِمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، وَحِمنَا، وَحِمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، وَحِمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، الرَّحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، الرَّحَمنَا، اللَّرْحَمة، الأَرْحَمة، الأَرْحَامُ، أَرْحَامُهُمُا، أَرْحَامُهُمُا، أَرْحَامُهُمُا، أَرْحَامُهُمُا، أَرْحَامُهُمُا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَالرَّحَمنَا، وَحَمنَا، وَحَمنَا، وَالرَّحَمنَا، وَحَمنَا، وَالرَّحَمنَا، وَالرَحَمنَا، وَالرَحَمنَا،

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة رحم:

وردت مادة رحم في القرآن الكريم بصيغة فعل الأمر والماضي والمضارع والمستقبل، وبصيغة المصدر، والمبالغة. وجاءت مفردة ومجموعة؛ لما في ذلك دلالة أن الرحمة من أجل القيم الأخلاقية التي ينبغي أن يتحلى بما الفرد والجماعة.

وبالنظر إلى المعنى اللغوي والاصطلاحي يلاحظ أن هناك قدراً مشتركاً بينهما، فهما يتفقان في أن الرحمة اسم جامع للخير والفضل والإحسان والعطف. غير أن المعنى في الاصطلاح القرآني جاء أكثر تحديداً وتفصيلاً، فقد حدد معانيها وفصل دلالتها حيداً؛ كما قال صاحب البصائر: "وردت الرّحمة في القرآن على عشرين وجهاً: يمعنى القرآن، والنبوّة، والإسلام والإيمان، والنعمة، والعصمة، والأرزاق، والمطر، والعافية، والنجاة، والنصروة، والألفة والموافقة بين أهل الإيمان، والتوراة، والثناء، إجابة الدعوات، والعفو، وفتح الأبواب، والجنّة، وصفة الرّحيم الرحمن (۱۳).

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الرحمة لدى الإنسان.

تنوعت منهجية القرآن الكريم في توجيه الإنسان إلى التحلي بقيمة الرحمة، فالمتدبر في كتاب الله سبحانه وتعالى يجد الأساليب المتنوعة التي ترغب الناس في اكتساب هذه

<sup>(</sup>١) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة رحم.

<sup>(</sup>۲) الفيروز آبادي، **البصائر**، ج۳، ص٥٥-٥٨.

القيمة، منها أن الرحمة من صفات الخالق عز وجل مما قد يدفع الإنسان إلى القيام بأوامره واحتناب نواهيه طمعاً بالدخول في رحمة الله سبحانه وتعالى. ومنها الأمر بالرحمة والتزامها في جميع العلاقات بين المسلمين عموماً، والوالدين خصوصاً. وبيان آثارها على الناس، وثمراتها، وتوضيح صفات ممتثليها، وجزائهم.

الرحمة من صفات الله جل شأنه وتعالى اسمه؛ حيث أحبرنا القرآن الكريم أن الله سبحانه وتعالى رحيم بعباده، ورحمته وسعت كل شيء، يؤتي الرحمة من يشاء وينزعها ممن يشاء، ويعذب من يشاء ويرحم من يشاء. وتأتي البسملة لتجمع اسمين مشتقين من الرحمة: ﴿ بِنَــهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، هذا التعبير صريح في أن للعبد عملاً أساسياً يعمله وفق أمر الله ومشيئته، وهو سبحانه الذي أمد الإنسان برحمته، ولولا هذه الرحمة لما كان هذا العمل، ولما كان الإنسان(١). والمتأمل لكتاب الله سبحانه وتعالى يجد أن رحمة الله ارتبطت بصفات أخرى فتارة ارتبطت الرحمة بالتوبة، وتارة بالعزة، وتارة أخرى بالبر والرأفة والود، ومن الآيات التي تبين ذلك: قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَّنَ ءَادَمُ مِن رَّبِّهِۦكَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ, هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (البقرة: ٣٧)، نجد في هذه الآية الكريمة ارتباط التوبة بالرحمة؛ حيث إنه سبحانه وتعالى يتوب على عباده، ويغفر لهم، ويرحمهم بتوبته عليهم. وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ ٱللَّهُ إِنَّهُ مُو ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (الدخان: ٤٢)، هنا ربط العزة بالرحمة، فهو سبحانه وتعالى العزيز، القادر بعزته على رحمة من يشاء. وهو جل شأنه خير الراحمين، يُرجي رحمته كل مؤمن، يدعوه خوفا وتضرعاً وطمعاً سبحانه وتعالى أرحم الراحمين، قال تعالى:﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِى وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكُ وَأَنتَ أَرْحَهُمُ ٱلرَّجِمِينَ ﴾ (الأعراف: ١٥١)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ا ٱلرَّحِيمُ ﴾ (الشعراء: ١٧٥)، تكررت هذه الآية الكريمة في أكثر من موضع، وكان أغلبها بيان نعم الله عز وجل الظاهرة، ورحمته على عباده، التي يوقنها المؤمنون، ويجحدها

<sup>(1)</sup> شلتوت، تفسير القرآن الكريم، ج١، ص١٩، بتصرف يسير.

الكافرون. وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ ۚ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوثُ رَّحِيثُ ﴾ (الحج: ٦٥)، مزحت هذه الآية الكريمة الرأفة بالرحمة، حيث من رأفة الله سبحانه وتعالى على الناس أنه سخر لهم ما في الأرض يمشون في مناكبها ويأكلون من رزقه، وسخر الفلك التي تحري في البحر وما فيها من منافع للإنسان، وبرحمة الله عز وجل ورأفته على عباده أنه رفع السماء عن الأرض ليجعل للإنسان مستقراً له، ومتاعاً إلى حين. وهو الرحيم يجزي المتقين جنات النعيم، ويدفع عنهم العذاب السقيم، ويرفق بمن يدعوه ابتغاء مرضاته، ويرحمه وهو حير الراحمين، قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ، هُوَ ٱلۡبَرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (الطور: ٢٨). هذا، وقد بين المنهاج أنه تعالى الغفور الرحيم يغفر لمن يتوب من بعد ظلمه ويصلح بعد توبته، ويرحمه برحمته الواسعة: ﴿ فَمَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ (المائدة: ٣٩)، وهو الرحيم الودود يتوب على من يستغفره، قال تعالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْدً إِنَّ رَبِّ رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴾ (هود: ٩٠). وهو سبحانه وتعالى الرحمان الرحيم الذي أنزل القرآن الكريم علماً وهداية ويقيناً، ينير دروب المؤمنين، ويعلمهم مالم يكونوا يعلمون، وهو الرحمان الرحيم الذي خلق الإنسان في أحسن صورة، وجعله خليفة في الأرض وسخر له كل خير، هو الله تعالى ذكره الذي لا يُطلَق على من سواه الرحمان، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أُوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ ﴾ (الإسراء: ١١٠)، وقال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ اللهُ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ اللهُ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ اللهُ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ (الرحمن: ١-٤)، القرآن الكريم يا لجماله، يظهر الألفاظ في أحسن الصور، ويصوغها بأجمل النظم، وفي هذه الآية الكريمة يرى القارىء جمال الفاصلة القرآنية الملفتة للأنظار، والمتأمل لسورة الرحمن وما تحمله من أسرار يجد معاني رحمة الخالق حل شأنه وآثارها متجسدة فيها، يقول السعدي في تفسير هذه السورة الكريمة: "هذه السورة افتتحها باسمه (الرَّحْمَنُ) الدال على سعة

رحمته، وعموم إحسانه، وجزيل بره، وواسع فضله، ثم ذكر ما يدل على رحمته وأثرها الذي أوصله الله إلى عباده من النعم الدينية والدنيوية والأحروية (۱)"، فنجد من بداية السورة إلى نهايتها ذكر نعم الله سبحانه وتعالى على العباد، وتذكيرهم في كل حين بوجوب شكره، لما أنعمه من نعم لا تعد ولا تحصى، وأنه لا مجال للمكذبين ححد نعم وآلاء الله سبحانه وتعالى.

ويوضح القرآن الكريم آثار رحمة الله سبحانه وتعالى على خلقه، والتي منها، قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لَهُمْ مِن رَحْمَلِنا وَجَعَلْنا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا ﴾ (مريم: ٥٠)، تبين هذه الآية الكريمة ما وهبه الله سبحانه وتعالى لعباده من رحمة، وجعل لهم لسان صدق يعينهم على ما هم عليه. ويُذكّرُنا بما وهب الله سبحانه وتعالى نبيه موسى عليه السلام أخاه هارون؛ حيث جعله نبياً يعين موسى عليه السلام رحمة به ورفق، قال تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَحْمَلِنا آلَهُ أَهُ هُرُونَ نِبِياً ﴾ (مريم: ٣٥). ومن رحمة الله سبحانه وتعالى على نبيه يوسف عليه السلام أنه مكنه في الأرض وجعله يتبوأ منها كما يشاء، ولم يضيع أجره حيث كان يوسف عليه السلام من المحسنين في الأرض، ويقابل الإساءة بالإحسان، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مُكَنّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَتَبَوّاً مِنْها حَيْثُ يَشَامًا فَي نُصِيبُ بِرَحْمَتِنا مَن نَشَاءً وَلا يوسف عليه السلام من المحسنين في الأرض، ويقابل الإساءة بالإحسان، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مُكّنا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَتَبَوّاً مِنْها حَيْثُ يَشَامًا فَي نُصِيبُ بِرَحْمَتِنا مَن نَشَاءً وَلا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عليه السلام من المحسنين في الأرض، ويقابل الإساءة بالإحسان، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مُكَنّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَتَبَوّاً مِنْها حَيْثُ يَشَامًا فَي نُعِيبُ إِرَانَ مَن المُحسنين في الأرض، ويقابل الإساءة بالإحسان، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مُكَنّا لِي وَسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَتَبَوّاً مِنْها حَيْثُ يَشَامًا فَي فَي الله على المنه على المنه عليه السلام من المحسنين في الأرض، ويقابل الإساءة بالإحسان، قال تعالى:

هذا، ويبين الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم أن الرحمة سبب لراحة الناس في الدنيا، والجزاء الحسن في الآخرة، ففيها تحصل المغفرة، وبها يتحقق الفوز وبدونها تقع الحسارة، يقول تعالى: ﴿ قَالَا رَبّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغَفِرُ لَنَا وَرَحُمْنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الخسارة، يقول تعالى: ﴿ قَالَا رَبّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغَفِرُ لَنَا وَرَحُمْنَا لَنَكُونَنَ مِن الخسارة، وهو سبحانه وتعالى أعلم بعباده إن شاء عذبهم، وجعلهم ألمُخَسِرِينَ ﴾ (الأعراف: ٣٦). وهو سبحانه وتعالى أعلم بعباده إن شاء عذبهم، وجعلهم مستضعفين، وإن شاء رحمهم برحمته، وجعلهم أعزاء: ﴿ رَبُّكُمْ أَعَلَمُ بِكُورًا إِن يَشَأُ يُعَذِّ بَكُمْ وَمَا أَرْسَلُنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ (الإسراء: ٤٥). ويؤكد

<sup>(</sup>۱) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص٨٢٨.

المنهاج القرآني فرحة الناس برحمة الله سبحانه وتعالى، وبها تتحقق معاني السعادة، يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا أَذَقُكُ النّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِهَا ﴾ (الروم: ٣٦)، ويبين القرآن الكريم أن الرحمة مقسومة بين العباد في الدنيا، فيرفع عز وجل بعض الناس فوق بعض درجات وفي ذلك حكمة يقتضيها سبحانه، ورحمة الله خير من كل قول يقوله البشر، تبارك الله خير الراحمين، قال تعالى: ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي ٱلْحَيُوقِ الداحمين، قال تعالى: ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي ٱلْحَيُوقِ الداحمين، قال تعالى: ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي ٱلْحَيُوقِ الداحمين، قال تعالى: ﴿ وَلَهُمْ بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرُ وَيَعَلَى الله سبحانه وتعالى جعل الأرض صالحة وتعالى والتي منها عدم الإفساد في الأرض، فالله سبحانه وتعالى جعل الأرض صالحة للعباد، ليصلحوا في الأرض، ويعملوا الخير، ويدعوا خالقهم تضرعاً وطمعاً لينالوا رحمة الله حل شأنه والتي يؤتيها الحسنين، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَحِها وَالْتَه وَلِي يُونَا وَلَا تَعَلَى الله والتي يؤتيها الحسنين، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَحِها وَالْتُه والتي يؤتيها الحسنين، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَحِها وَالْتَه وَلَا وَلَا وَلَا الله وَلَا وَلَا الله والتي يؤتيها الحسنين، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَعِها وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا أَلُو وَلَا أَنْ وَلَا فَيْ الله والتي الله والتي المَعْمَا أَنْ وَلَا أَلْهُ وَلِي الله والْقَلْمُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا الْمُولِ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الله والْقَلْمُ وَلَا وَلَا الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الله والْمَلْمُ وَلَا الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الله والْمُؤْمُولُونَ الله والْمُؤْمُ الله والْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُولُونَ الله والْمُؤْمُولُونَ المُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُولُونَ الْمُؤْمُ

ويرسم المنهاج القرآني السبل التي تعين على الدخول في الرحمة، ومنها قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَالرّسُولَ لَعَلَّكُم مُرْحَمُونَ ﴾ (آل عمران: ١٣٢)، تبين الآية الكريمة أن طاعة الله سبحانه وتعالى، ورسله عليهم السلام سبب في الدخول بالرحمة، واتباع القرآن المبارك الذي أنزله الله عز وجل علينا لنتدبر معانيه، ونتبعه لما فيه صلاح الإنسان في الدنيا والآخرة، ويجب الاستماع والانصات عند سماع قراءته، قال تعالى: ﴿ وَهَذَا كِنْكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلّكُم مُرّمَهُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٥)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللّهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتّقُواْ لَعَلّكُم مُرَّمَهُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٥)، وجاء في تفسير المنار: "هذه الآية دلالة على الطريقة الموصلة مُرَّمَهُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٠٤)، وجاء في تفسير المنار: "هذه الآية دلالة على الطريقة الموصلة لنيل الرحمة بالقرآن، فمن استمع وأنصت كان جديراً بأن يفهم ويتدبر، وهو الذي يرجى أن يرحم (۱۳)". وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة سبب الدخول في الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ

<sup>(</sup>۱) رشید رضا، تفسیر المنار، ج۹، ص٤٦١.

ٱلصَّكُوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ (النور: ٥٦)، وتقديم الحسنة على السيئة، واستغفار الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ لِمَ تَسَتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبِّلَ ٱلْحَسَنَةِ لَوْلا تَسَتَغْفِرُونَ ٱللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ (النمل: ٢٦). ويبين القرآن الكريم إنما أصل المؤمنين إحوة متحابة في الله تعالى لا يبغض بعضهم بعضاً، فالصلاح بين الناس مطلوب، والرحمة فيما بينهم أمر مرغوب، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويًكُونً وَاتَّقُوا ٱللّهَ لَعَلَّكُونَ تُرْجَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠).

كما يحدد القرآن الكريم صفات عباد الرحمن التي يغلب عليها طابع الرحمة، حيث من الآيات الكريمة التي تبين ذلك قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَلِهَ الكريمة هُونَا وَلِهَ الكريمة الله المعنى في الأرض هوناً، ويقابلون من يجهل بالصفح والرحمة أن من صفات عباد الرحمن السعي في الأرض هوناً، ويقابلون من يجهل بالصفح والرحمة وليس القسوة والغلظة. هذا، ويبين القرآن الكريم أن من حكمة الله سبحانه وتعالى أنه لم يعلى الناس جميعهم أمة واحدة ولو شاء لفعل سبحانه العزيز الرحيم، وهم لا يزالون عنلفين فيما بينهم، إلا عباد الرحمن فهم ليسوا معهم، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجُعَلَ عَتَلَفِينَ اللهِ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ وَلِلّاكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَتَ كَلَمُهُ رَبِّكَ لَا لَهُ اللهِ وَعَلَى اللهُ اللهِ اللهُ وَعَلَونَ اللهُ والزحرف (الزحرف: ١٩). وحعل عباد الرحمان، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمُلَهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ويبين الله حل في علاه أن القرآن الكريم فيه البيان والحكمة، والهدى والرحمة، والشفاء، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَالشفاء، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَالشفاء، قال تعالى: ﴿ وَلَمْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّا الللللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللللَّالِي اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ

تفسير هذه الآية الكريمة: "فالقرآن جاء مبيناً للمشركين ضلالهم بياناً لا يترك للباطل مسلكاً إلى النفوس، ومفصحاً عن الهدى إفصاحاً لا يترك للحيرة مجالاً في العقول، ورحمة للمؤمنين بما جازاهم عن إيمالهم من حير الدنيا والآخرة (۱)"، وبهذا جاء القرآن ليبين الحق من الباطل، ويجازي المؤمنين بإيمالهم حير الجزاء، وقال تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرَءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظّلِمِينَ إِلّا خَسَارًا ﴾ (الإسراء: ٨٢).

ولما بين المنهاج القرآني رحمة الله سبحانه وتعالى على عباده والتي هي رحمة حقيقية ليست كرحمة البشر، وذكر آثاراها، وفرحة الناس بما، فإنه طالبهم كذلك بالتحلي بما وجعلها جوهر التعامل مع الآخرين عموماً، ومع الوالدين خصوصاً فهم أحق الناس بالمرحمة، لما لهما من الفضل، قال تعالى: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كُمَّا ﴿ رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ (الإسراء: ٢٤)، وأوضح لهم أن الرحمة والمودة أساس الحياة الزوجية، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكْتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِّتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَتٍ لِّقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ (الروم: ٢١). ثم يُذَكِّر القرآن الكريم الإنسان بحال الرسول – صلى الله عليه وسلم- وأصحابه الكرام رضى الله عنهم وما كانوا عليه من شدة وقوة على الكفار، ورحمة ومودة فيما بينهم، ويتقربون إلى الله سبحانه وتعالى ابتغاء مرضاته بكثرة الأعمال الصالحة؛ حيث من كثرة سجودهم لله سبحانه وتعالى يظهر أثر السجود على وجوههم، وهم خير مثال يقتدي به المسلمون في هذه الحياة، فلو ساروا على نهج الرسول- صلى الله عليه وسلم-، وعلى نهج أصحابه الكرام رضى الله عنهم المستمد من المنهاج الرباني، لما ضعفت العلاقات، ولا الهارت المجتمعات، بل أصبحت كالبنيان المرصوص، ويبين ذلك قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُم ۖ تَرَاهُم رُكَّعًا

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، **التحرير والتنوير**، ج١٤، ص٩٩.

سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَنَا لَسِيمَا هُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ﴿ (الفتح: ٢٩)، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴾ (البلد: ١٧).

القيمة الثانية: الصدق.

أولاً: تعريف الصدق.

1-في اللغة: دار معنى الصدق في اللغة حول عدة معانٍ منها: القوة، ومطابقة الكلام، والصلابة، والشدة؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الصدق: "قوة في الشيء قولاً وغيره، والصِّدْقُ خلاف الكذب(١)"، وهو: "مطابقة الكلام للواقع بحسب اعتقاد المتكلم، والصلابة والشدة(٢)".

Y- في الاصطلاح: الصدق في الاصطلاح يتفق مع الدلالة اللغوية أنه: مطابقة الحكم الواقع؛ فالمراد بالصدق في الاصطلاح: "الإخبار عن الشيء على ماهو عليه، أي مطابقة الخبر للواقع، ويكون في القول والعمل والاعتقاد، وهو قول الحق في مواطن الهلاك(")".

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "صدق(<sup>3</sup>)" في القرآن الكريم مائة وخمساً وخمساً وخمسين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ستاً وسبعين مرة، وفي العهد المدني تزيد بثلاثة مواضع؛ حيث ذكرت تسعاً وسبعين مرة. وجاءت الألفاظ كالآتي: (صَدَقَن، فَصَدَقَت، أَصَدَقْت، صَدَقَنَا، صَدَقَنَا، صَدَقَنَا، صَدَقَنَا، صَدَقَنَا، صَدَقَنا، صَدَقَن، تُصَدِّقُون، يُصَدِّقُون، يُصَدِّقُون، يُصَدِّقُون، يُصَدِّقُون، يَصَدَّقُون، يَصَدَّقُون، عَصَدَقَنا، صِدقاً، صَدَقَاتُ، صَدَقاتِهِن، صَدَقاتِهِن، صَدِيقِ، صَديقِن، الصَّدِقاتِ، أَصْدَقُ، الصِّدَقَة، الصَّدَقاتُ، صَدَقاتِهِن، صَدَقاتِهِن، صَدِيقِ، صَديقِ، صَديقَهُم، الصَّدِيق، صِدِيقاً، الصِّدِيقِ، الصَّدِيقِ، صَديقيً، الصَّدِيق، صَديقيً، الصَّدِيقِ، صَديقيً، الصَّدِيقِ، صَديقيً، الصَّدِيقِ، صَديقيًه، الصَّدِيقِ، صَديقيً، الصَّدِيقِ، صَديقيًه، الصَّدِيقِ، الصَّدِيقِ، صَديقيًه، الصَّدِيقِ، الصَّدِيقِ، صَديقيًه، الصَّدِيقِ، الصَّدَيقَ، الصَّدِيقِ، الصَّدَيق، الصَّدَق، الصَّدَق،

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، ج۳، ص ۳٤٠.

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج١، ص١٥-١١٥.

<sup>(</sup>T) حسين المهدي، صيد الأفكار في الأدب والأخلاق، ج١، ص ٦٤٥.

<sup>(3)</sup> عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ص د ق.

صدِّيقَةُ، تصديقَ، مُصدِّقُ، مُصدِّقاً، المُصدِّقِينَ، المُصَدِّقِينَ، المُصِّدِّقِينَ، المُصِّدِّقَات، المُتصدِّقينَ، المُتحدِّقينَ، المُتحدِّقينَ المُتحدِّقِينَ، المُتحدِّقينَ، المُتحدِّقينَ المُتحدِّقِينَ، المُتحدِّقينَ المُتحدِّقِينَ، المُتح

#### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة صدق:

يتضح مما سبق أن مادة صدق جاءت في العهد المكي مقاربة في العدد للعهد المدني، ووردت بصيغة الماضي والمضارع، وبصيغة المفرد للمذكر والمؤنث، والجمع للمخاطب والغائب، لما في ذلك دلالة أن الصدق من أجل القيم الأخلاقية التي ينبغي أن يتحلى بها الفرد والجماعة.

هذا، وجاء معنى الصدق في الاصطلاح القرآني أكثر بياناً، حيث بين القرآن الكريم أن: "حقيقة الصدق هو الحق الثابت المتصل بالله، الموصل إلى الله، وهو ما كان به وله من الأعمال والأقوال، وجزاء ذلك في الدنيا والآخرة، وأن الصدق في الأقوال: استواء اللسان على الأقوال؛ كاستواء السنبلة على ساقها. والصدق في الأعمال: استواء الأفعال على الأمر والمتابعة؛ كاستواء الرأس على الجسد. والصدق في الأحوال: استواء أعمال القلب والجوارح على الإخلاص، واستفراغ الوسع، وبذل الطاقة (١)".

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الصدق لدى الإنسان.

ترتكز منهجية القرآن الكريم في بناء قيمة الصدق لدى الإنسان على الترغيب الشديد في اكتساب هذه القيمة من خلال الجزاء الحسن للصادقين. والترهيب الشديد للمكذبين والمنافقين وما يحل بهم من عذاب واضطراب وعدم ثقة بأنفسهم؛ فهم يوقنون في قرارة أنفسهم ألهم يسيرون خلاف طريق الحق، وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه عن النبيِّ – صلى الله عليه وسلم – قال: " إن الصدق يهدي إلى البر وإن البر يهدي إلى المخنة، وإن الرحل ليصدق حتى يكون صديقاً، وإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً (٢)"؛ "فجعل الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً (٢)"؛ "فجعل

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، البصائر، ج٣، ص٣٩٩-٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب قول الله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين) وما ينهى عن الكذب، ج٣، ص١٢٤٥، رقم (٢٠٩٤). ومسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، ج١٦، ص١٦٠، رقم (٢٦٠٨).

الصدق مفتاح الصديقية ومبدأها، وهي غايته، فلا ينال درجتها كاذب البتة، لا في قوله، ولا في عمله، ولا في حاله(١)".

الصدق من الصفات الحميدة، والخصال الجيدة، والتي يحب الله سبحانه وتعالى، يتخلق بها عباده؛ حيث يبين المنهاج القرآني أن الصدق من صفات الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ قُلُ صَدَقَ اللّهُ فَأَتَبِعُوا مِلّهَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ (آل عالى: ﴿ قُلُ صَدَقَ اللّهُ فَأَتَبِعُوا مِلّهُ الله عديثاً، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ الله عمران: ٩٥)، فلا يوجد حديث أصدق من الله حديثاً، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ الله عَلَى الله عَلَى

وييين القرآن الكريم أن الصدق من أهم الصفات التي يمتاز بما الأنبياء عليهم السلام إذ هم من يبلغ الناس دين الله وشرعه، قال تعالى: ﴿ هَٰذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (يس: ٥٠). وقال تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (يس: ٥٠). وقال تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَصَدَقَ الوَعْد صَفَة كُل نِي وكُل الكريمة: "من صفات إسماعيل بأنه كان صادق الوعد، وصدق الوعد صفة كُل نِي وكُل صالح، فلا بد أن هذه الصفة كانت بارزة في إسماعيل بدرجة تستدعي إبرازها والتنويه بما بشكل خاص (٢٠)"، فالصدق من صفات جميع الأنبياء عليهم السلام، وفي هذه الآية الكريمة حاء التحديد للجد الكبير إسماعيل عليه السلام. كما يبين القرآن الكريم أن الصدق من صفات المؤمنين، قال تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَلَهُ وَا ٱللّه عليه وسلم- وحاهدوا بأموالهم وأنفسهم ابتغاء مرضاته حل شأنه، وبرسوله — صلى الله عليه وسلم- وحاهدوا بأموالهم وأنفسهم ابتغاء مرضاته حل شأنه،

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، البصائر، ج٣، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٤، ص٢٣١٣.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عُثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ فِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عُثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَكِيْكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ ﴾ (الحجرات: ١٥).

ويأمر الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم المؤمنين بأن يتحلوا بالصدق، لما لهذه القيمة من أهمية بالغة في بناء الإنسان ومجتمعه الذي يعيش فيه، ومن الآيات التي تأمر بالصدق، قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمِينِ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَدقِينِ في بالصدق، قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمِينِ عَنْ سَيْرِ هذه الآية الكريمة: "كونوا مع الصادقين في أقوالهم وأحوالهم، الذين أقوالهم صدق، وأعمالهم، وأحوالهم لا تكون إلا صدقاً خلية من الكسل والفتور، سالمة من المقاصد السيئة، مشتملة على الإخلاص والنية الصالحة، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة (أ"، فالآية الكريمة تأمر بالصدق. وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ ٱدْخِلْنِي مُدْخَلُ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل بالصدق. وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ ٱدْخِلْنِي مُدْخَلُ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل كَانَ بالصدق. وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلُ الصدق ومخرج الصدق أن يكون دخوله وخروجه حقاً ثابتاً لله تعالى ومرضاته، متصلاً بالظفر ببغيته، وحصول المطلوب (٢٠". والمتدبر لهذه الآية الكريمة يدرك قيمة الصدق وما تمدي به الإنسان من رفعة وسمو، حيث أمر سبحانه وتعالى نبيه في الدعاء بأن يجعل مدخله وغرجه على الصدق، كما تؤكد أن الحق هو المنتصر على الباطل الذي لا بد وينكشف الغطاء عنه ولو بعد حين.

هذا، ولئن أمر المنهاج القرآني التحلي بالصدق، فكذلك ينهى عن ضده، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَكُ مُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ لِنَفَتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ لِنَفَتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴾ (النحل: ١١٦)، فالصدق طريق التقوى والفلاح في الدنيا والآخرة، والكذب طريق العذاب والهلاك، ولقد

<sup>(</sup>۱) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الفيروز آبادي، البصائر، ج۳، ص ٤٠١.

ولقد قسم المنهاج القرآني أصناف الناس في الصدق والكذب إلى قسمين: قسم صادق، يتحرى الصدق في اعتقاده وأقواله وأفعاله، ويتحنب الكذب والنفاق، وقسم يكذب وينافق، ولكلا القسمين الجزاء، حيث وعد الله سبحانه وتعالى الصادقين خير الجزاء، وحنات النعيم، ووعد الكاذبين سوء الجزاء، والعذاب الأليم، ومن الآيات التي تبين ذلك، قوله تعالى: ﴿ لِيَجَزِى اللّهُ الصّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ الْمُنَفِقِينَ إِن سَنَة أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللّه كَانَ عَفُورًا رَجِيمًا ﴾ (الأحزاب: ٢٤). وقال تعالى في حزاء الصادقين وما لهم من حنات النعيم تجري من تحتها الألهار، وهو الفوز العظيم: ﴿ قَالَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (المائدة: ١٩١١). كما قال تعالى في عاقبة المكذبين، وما لهم من عذاب أليم: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع، باب البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، ج١، ص٥٩، رقم (٢١١٠). ومسلم في صحيحه، كتاب البيوع، باب الصدق في البيع والبيان، ج١، ص١٧٦، رقم (١٥٣٥).

### القيمة الثالثة: الإحسان.

## أولاً: تعريف الإحسان.

- 1- في اللغة: الراجع إلى كتب اللغة والمعاجم، يجد أن أصل الإحسان من الحروف الثلاثة: الحاء، والسين، والنون، ومن دلالات هذا الجذر: الجمال، والزينة، وما يضاد القبح والإساءة؛ حيث جاء في كتب اللغة والمعاجم أن الحُسنُ: "نقيض القُبح(۱)"، والإحسان: الجمال، والزينة، وهو ضد الإساءة(۲).
- Y- في الاصطلاح: يختلف المعنى اللغوي للإحسان عن المعنى الاصطلاحي من حيث الدلالة؛ حيث يُعرف اصطلاحاً ب: "التحقق بالعبودية على مشاهدة حضرة الربوبية بنور البصيرة (٣)".
- ٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "حسن "" في القرآن الكريم مائة وأربعاً وتسعين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي أكثر من مائة مرة، وفي العهد المدني على نحو اثنتين وثمانين مرة. وجاءت الألفاظ كالآتي: (حَسُنَ، حَسُنَتْ، أَحْسَنَ، أَحْسَنُهُ، أَحْسَنُه، أَحْسَنُه، حَسَنَا، وَسَنَا، وَسُنَا، وَسُنَا، وَسَنَا، وَسَ

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة حسن:

من خلال الرصد السابق يمكن التماس الملامح الآتية: ورود مادة حسن في العهدين المكي والمدني، وورودها بصيغة الأمر والماضي والمضارع، وبصيغة المفرد للمذكر والمؤنث، وبصيغة الجمع للمخاطب والغائب، وفي ذلك إشارة إلى أن الإحسان يقع من الفرد والجماعة وفي الغياب والحضور. والمتأمل في المعنى اللغوي والاصطلاحي يتضح له

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، ج٥، ص٢٠٩٩.

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج١، ص١١٨٩، بتصرف يسير.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الجرحاني، ا**لتعريفات**، ص١٢.

<sup>(</sup>٤) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة حس ن.

أن بينهما علاقة وثيقة، وذلك لأن كلاهما لا يخرج عن معنى الخير، والجمال. وكذلك يشترك تعريف الاصطلاح القرآني مع التعريفين السابقين، ويضيف بعض الأمور الزائدة عليهما؛ حيث ورد الإحسان في التّنزيل على ثلاثة عشر وجهاً: "بمعنى الإيمان، وبمعنى الصلاة على النبي -صلى الله عليه وسلم-، وبمعنى قيام الليل للتهجد، وبمعنى الإنفاق والتصدق على الفقراء، وبمعنى حدمة الوالدين، وبمعنى العفو عن المجرمين، وبمعنى الاحتهاد في الطاعة، وبمعنى أنواع الطاعة، وبمعنى الإخلاص فى الدين والإيمان، وبمعنى الإحسان إلى المستحقين، وبمعنى كلمة النجاة والفوز من النيران، وبمعنى كلمة الشهادة على اللسان مع الإيقان بالجنان، وبمعنى نعيم الجنان والرضوان (۱)".

## ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الإحسان لدى الإنسان.

يعرض القرآن الكريم العديد من الأساليب التي تحث الإنسان على الامتثال بقيمة الإحسان والتمسك بها، وتقرر وجوبها من خلال الأساليب المتنوعة، منها الأمر الإلهي الصريح بها، ومنها بيان صفات الحسنين والثناء عليهم وجزائهم في الدنيا والآخرة.

حيث أمر سبحانه وتعالى في محكم كتابه المسلمين بالإحسان في الأقوال والأفعال، بأن يحسن لنفسه بطاعة الله عز وجل وحسن عبادته، وبأن يحسن لجميع البشر من حوله. وجاء الأمر بالإحسان بشكل صريح، قال تعالى: ﴿ وَأَحْسِنُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (البقرة: ٩٥)، وقال تعالى: ﴿ وَأَحْسِنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ۗ ﴾ (القصص: ٧٧)، فالإحسان صفة من صفات الله سبحانه وتعالى، وآية من آيات رحمته على عباده، وإنه لمن العدل الإحسان لمن أحسن من العباد، فكيف إن كان الإحسان من رب العباد!

قال سبحانه وتعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ ﴾ (النحل: ٩٠)، نحد في هذه الآية الكريمة وجود علاقة وثيقة تربط بين العدل والإحسان؛ حيث من يحسن يعدل بإحسانه، ومن يعدل يحسن بعدله. وجاء العديد من الآيات التي تأمر الإنسان بأن يحسن لوالديه، منها، قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ تَعَالَوُا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ مَكَالَوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ مَكَالَةً مَا عَلَيْكُمْ مَكَالَةً اللهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مَكَالُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

۱٥

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، البصائر، ج۲، ص٦٨-٧٠.

أَلّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَدَناً ﴾ (الأنعام: ١٥١)، بل وقرن سبحانه وتعالى الإحسان إلى الوالدين بعبادته، قال تعالى: ﴿ فَ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِيدَيْنِ إِحْسَدَناً ﴾ (الإسراء: ٣٣). هذا، وأمر حل ثناؤه بالإحسان إلى الأقربين، والمساكين وجميع الناس، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيشَقَ بَنِيَ إِسْرَهِ يِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلّا اللّهَ وَبِالْوَلِيدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِي وَالْمَيْتِينِ وَقُولُواْ يَعْبُدُونَ إِلّا اللّهَ وَبِالْوَلِيدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِي وَالْمَيتَذِي وَالْمَسَكِينِ وَقُولُواْ لِلنّاسِ حُسْمَنًا ﴾ (البقرة: ٣٨)، ومما أوحت إليه الآية الكريمة أن الإحسان لا يقتصر على الأفعال وحسب، بل الأقوال كذلك. ومن الإحسان الإنفاق في سبيل الله في اليسر والعسر، وكظم الغيظ عند الغضب والشدة، والعفو عن الناس، قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ وَاللّهُ يُحِبُ اللّهِ عَيْره وَلَا اللّهُ اللّهُ عَيْره وَلَا اللّهُ وَالْمَارِيْقِ وَالْقَالَ عَدِينَ الْعَنْ عَيْره وَلَا اللّهِ وَاللّهُ يَعْمُ وَاللّهُ يَعْمُ وَاللّهُ يَعْمُ وَاللّهُ يَعْمُ وَلَا يَسْعَر منهم، ولا يتباهي عليهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِرْ خَذَكَ فلا يسيء لهم، ولا يسخر منهم، ولا يتباهي عليهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِرْ خَذَكَ فلا يسيء لهم، ولا يسخر منهم، ولا يتباهي عليهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِرْ خَذَكَ فلا يَسْعِ فَيْ الْمَانِ فَالْ اللّهُ لا يَجْرُبُ كُنَّ مُغْنَالٍ فَخُورٍ ﴾ (لقمان: ١٨٠).

كما أكد العليم الحليم في كتابه الكريم أن المحسن لا بد وأن يجني ثمرة إحسانه؟ حيث سيجازي سبحانه وتعالى كل أحد بعمله، ومن عظيم إحسانه حل ثناؤه على عباده أنه سيضاعف جزاء المحسنين، ولكنه يعاقب المسيئين بمثل إساءتهم من غير زيادة ولا نقصان، قال تعالى: ﴿ إِنْ أَحَسَنتُم أَحَسَنتُم لِأَنفُسِكُو ۗ وَإِنْ أَسَأْتُم فَلَها ﴾ (الإسراء:٧). فإن أحسن الإنسان إنما يحسن لنفسه، بحب الله عز وجل، واجتماع الناس من حوله، وإن أساء فإنما يسيء لنفسه، بغضب الله عز وجل، وإعراض الناس من حوله. وسيرفع الله سبحانه وتعالى من درجات المحسن ويضاعفها له ويؤتيه الفضل العظيم، قال تعالى: ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (البقرة:٨٥)، وقال تعالى: ﴿ وَلَمّا بَلَغَ أَشُدّهُ وَالَيْتَنَهُ حُكُمًا وَعِلْما فَكُما العَظيم، قال الكريم، قال وَعِلْما فَكَذَاكِ نَعْلِي وَالله ويؤتيه عز وجل الأحر الكريم، قال

تعالى: ﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (البقرة: ١١٢). هذا، ووعد سبحانه وتعالى المحسنين بالثواب العظيم حنات بحري من تحتها الألهار حزاء لما أحسنوا، قال تعالى: ﴿ فَأَتْبَهُمُ ٱللّهُ بِمَا قَالُوا جَنَاتٍ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَفْارِ حزاء لما أحسنوا، قال تعالى: ﴿ فَأَتْبَهُمُ ٱللّهُ بِمَا قَالُوا جَنَاتٍ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَفْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (المائدة: ﴿ فَالْإِحْسَنِ إِلّا هَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللل

هذه جملة من الأساليب الربانية الكريمة قمدف إلى نشر الرحمة بين قلوب البشر، وبناء أفراد الأسر، وتطهير المجتمعات من القسوة وما ينتج عنها من آثار تؤدي إلى هشاشة العلاقات الأسرية وتفككها. وقمدف إلى تحري الصدق في جميع الأقوال وجميع الأحوال، والإحسان إلى الأقربين وجميع الناس.

#### المبحث الثالث:

#### منهاج القرآن الكريم في بناء الأخلاق الاجتماعية، والوطنية.

تحقق العلاقات الاجتماعية المترابطة للإنسان متطلبات حياته المعيشية ويرتقي بالمجتمع الذي يعيشه؛ فالإنسان بطبعه يحتاج إلى الآخرين ولا يستطيع العيش بمفرده. وبهذا يربي القرآن الكريم قلوب المسلمين على حب الخير للآخرين والتعاون فيما بينهم، والعفو والصفح لمن يسيء منهم، والإصلاح في حال النزاع والخلاف، وعدم إفساد العلاقات. حيث تؤثر الأخلاق الاجتماعية في المجتمع بشكل رئيس سلباً أو إيجاباً، فالمجتمع الذي يرتقي بالأخلاق الاجتماعية يكون مجتمعاً قوياً لا يتفكك، أما المجتمع الذي يشوبه الغلظة والكره والأنانية وغيرها من معوقات العلاقات الاجتماعية إنما يكون مجتمعاً ضعيفاً.

ويعتبر الجانب الأخلاقي من أهم ما عُني به المنهاج القرآني في تنظيم العلاقات الوطنية من خلال العديد من الأمور، منها: العدل ومكافحة الظلم والفساد في شتى المجالات، وتنظيم جميع العلاقات داخلية كانت أم خارجية، بين المجتمع الإسلامي أو مع مجتمعات أهل الكتاب. بالإضافة إلى حفظ الأمانة، والوفاء بالعهود والعقود.

#### المطلب الأول:

#### المنهاج القرآني في بناء الأخلاق الاجتماعية.

صلاح الإنسان من صلاح مجتمعه، لهذا لا بد من بناء هذا الإنسان بناءً رصينًا يستمد قوته من منهاج رباني يهديه السلوك القويم. والمجتمع الإسلامي يمتاز عن بقية المجتمعات بما يتمتع به من قيم أخلاقية اجتماعية رفيعة رسمها المنهاج القرآني للإنسان المسلم وهي التي تمثل علاقة الإنسان مع غيره من الأشخاص الآخرين محور أساس؛ لذلك تم ضم بعض القيم في هذا المطلب على النحو الآتي: قيمة التعاون التي تعتبر قوام العلاقات الاجتماعية، وقيمة الإصلاح التي العلاقات الاجتماعية، وقيمة الإصلاح التي تبين العلاقات الاجتماعية.

# القيمة الأولى: التعاون. أولاً: تعريف التعاون.

1- في اللغة: بالنظر في معاجم اللغة المختلفة يتبين أن كلمة التعاون تدل على: المظاهرة، والمعاونة، والمساعدة، وهي من أصل الحروف الثلاثة: العين، والواو، والنون؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الْعَوْنُ: "الظهير على الأمر، وتعاونا: أعان بعضنا بعضاً. وأَعَانَهُ على الشَّيْء: ساعده (۱)".

Y-في الاصطلاح: لا يختلف التعريف الاصطلاحي عن التعريف اللغوي؛ حيث يعرف التعاون في الاصطلاح أنه: "المعاونة، والمظاهرة (٢)".

في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "عون (""" في القرآن الكريم إحدى عشرة مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي خمس مرات وفي العهد المدني ست مرات. وقد جاءت بألفاظ: (أَعَانَهُ، فَأَعِينُونِي، تَعَاوَنُوا، نَسْتَعِينُ، اسْتَعِينُوا، المُسْتَعَانُ، عَوَانٌ).

#### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة عون:

وردت مادة عون في القرآن الكريم بصيغة الأمر، والماضي والمضارع، والمفرد. كما يتفق معنى التعاون في الاصطلاح القرآني مع التعريفين اللغوي والاصطلاحي أنه: المساعدة على الأمر، قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نُعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نُعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نُعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْقُدُونِ ۗ ﴾ (المائدة: ٢).

# ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة التعاون لدى الإنسان.

علاقة الإنسان مع غيره من البشر يجب أن يكون أساسها منهاج الله سبحانه وتعالى، ذلك المنهاج الذي يرسم خيوط التعامل مع الآخرين، ويجعل المؤمنين إخوة بتعاطفهم وتراحمهم وتعاولهم فيما بينهم. فابتباع ذلك المنهاج الذي يأمرنا بحب الخير

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، ج۱۳، ص۲۹۸.

<sup>(</sup>۲) الأصفهاني، المفردات، ص۹۸ه.

<sup>(</sup>٣) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ع و ن.

وعمله، ومحاربة الشر بأكمله يصل الإنسان إلى أعلى ما قد تصل إليه النفس البشرية من أخلاق حميدة، وتربية سديدة يتحقق من خلالها التكافل بين بني البشر.

حث منهاج الله سبحانه وتعالى على حب الخير للناس ومساعدهم في السراء والضراء، وهذا يدعو إلى التعاون بين المسلمين ليصبحوا بعد ذلك كالبنيان المرصوص، قال- صلى الله عليه وسلم- في تراحم المؤمنين وتعاونهم فيما بينهم: "المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا(١)". والمتتبع للآيات القرآنية يجد أن الأمر بالتعاون حاء في مواضع مختلفة، منها ما جاء بألفاظ صريحة، ومنها ما جاء بألفاظ أحرى غير لفظ التعاون ولكن ترمي له وتركن إليه. ومن الأوامر الإلهية التي جاءت بشكل صريح تأمر بالتعاون، قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْهِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (المائدة: ٢)، يشير الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة إلى وجوب تعاون المؤمنين فيما بينهم تعاوناً قائماً على الرحمة والمودة والإحسان وكل ما يحمله الخير من معني، وبتقوى الله سبحانه وتعالى حق تقاته. ولئن أمر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة بالتعاون على البر والتقوى، فكذلك لهي عن التعاون القائم على الشر وما يجلبه من إثم، وعن الاعتداء على حدود الله سبحانه وتعالي، وعلى الناس؛ فالله سبحانه وتعالى يعاقب الذين يتعاونون على الإثم والعدوان أشد العقاب. وقال تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ عِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنَّهَا ۚ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ (آل عمران: ١٠٣)، وهنا جاء الأمر بالتعاون والاعتصام بحبل الله، وجمع المسلمين على الإيمان به وتوحيده، فبهذا الحبل الرصين قد يتضامن جميع المؤمنين مع بعضهم البعض، وتتوحد كلمتهم، ويجتمع شملهم،

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة، باب استقبال القبلة، ج١، ص١١٤، رقم (٤٨١)، ومسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، ج١٦، ص١٤٠، رقم (٢٥٨٧).

وكذلك جاء النهي عن المفارقة، وعدم توحيد الكلمة، مذكرهم بنعمته سبحانه وتعالى عليهم حيث كانوا من قبل هذا الاجتماع والترابط القوي أعداء فيما بينهم، ولكن بفضل من الله ورحمة ألف بين قلوهم فأصبحوا بعد ذلك إخواناً يحب بعضم البعض، ويتعاونون فيما بينهم، وكانوا بسبب تلك العداوة سيدخلون النار ولكن أنقذهم منها خير الراحمين، يقول السعدي: "إن في اجتماع المسلمين على دينهم، وائتلاف قلوهم يصلح دينهم وتصلح دنياهم وبالاجتماع يتمكنون من كل أمر من الأمور، ويحصل لهم من المصالح التي تتوقف على الائتلاف ما لا يمكن عدها، من التعاون على البر والتقوى، كما أن بالافتراق والتعادي يختل نظامهم وتنقطع روابطهم (۱)"، فالتعاون من الواجبات الدينية التي يتم من خلالها احتماع كلمة المسلمين وتوحيد صفوفهم، وكذلك يعتبر من الضرورات الاجتماعية التي تتحقق من خلالها المصالح، وتتماسك فيها الروابط.

هذا، وقد ربط القرآن الكريم المؤمن بمجتمعه وجعله ميثاقاً غليظاً لكل حوانب الحياة، قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ آوَلِيآ اللهُ بَعْضُ مَ الْمُأْوَنِ يَالْمُعُرُونِ بِالْمُعُرُونِ وَيُقِيمُونَ السَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ الله وَيَنْهُونَ عَنِ المُنكرِ وَيُقِيمُونَ الله عَنِينَ حَكِيمُ ﴾ (التوبة: ٧١)، تبين هذه الآية ورسُولُهُ وَلَيْتِكَ سَيَرَ مُهُمُ الله أَيْنَ الله عَزينَ حَكِيمُ الله الله والرحمة؛ حيث المؤمنون الكريمة مدى ترابط المؤمنين، وتعاوهم فيما بينهم على الخير والرحمة؛ حيث المؤمنون والمؤمنات جميعهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف الذي يأمر به خالقهم، وينهون عن المنكر الذي ينهى عنه خالقهم، ويقيمون الصلاة، ويؤتون الزكاة، مطيعين بذلك خالقهم عن وجل، ورسوله الأمين – صلى الله عليه وسلم –، أولئك الذين يربطهم جمعيهم شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، سيرحمهم العزيز الذي وسعت رحمته كل شيء.

قال تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أَولَى بِبَعْضِ فِي كِنَابِ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ مَ اللَّهُ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ ﴿ (الأنفال: ٧٥)، توحي هذه الآية الكريمة بأن التعاون يبدأ من القريب إلى البعيد حتى يصل إلى المجتمع بأكلمه، وكون بعضهم أولياء بعض يدل على التعاون والنصح فيما

<sup>(</sup>١) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص١٤١.

بينهم، يقول ابن عاشور في هذا الصدد: "فائدة التعاون تيسير العمل، وتوفير المصالح، وإظهار الاتحاد والتناصر، حتى يصبح ذلك خلقاً للأمة(١)"، فبالتعاون تتحقق المصالح بكل يسر ولين، وبه تظهر ملامح التكافل الاجتماعي حتى يصبح طبعاً وسجية في المجتمع المتمثل به. وطبيعة المؤمنين يتشاورون فيما بينهم في أمور دينهم ودنياهم، مما قد يؤدي إلى إشاعة الرحمة والمودة بينهم، وتعزيز ترابطهم وتعاولهم دائماً وأبداً، قال تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (الشورى: ٣٨). وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ، عَلَىٰٓ أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ يَسْتَغْذِنُوهُ ﴾ (النور: ٦٢)، توضح هذه الآية الكريمة مدى التزام المؤمنين بمبدأ الشورى، حيث إذا اجتمعوا على أمر من الأمور الدينية، أو السياسية، أو الاجتماعية لا يطبقونه قبل أن يستأذنوا الرسول-صلى الله عليه وسلم- فيه. هذا، وأمر الله سبحانه وتعالى نبيه الكريم- صلى الله عليه وسلم- على تطبيق مبدأ الشورى مع جميع من حوله؛ حيث قال تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأُمِّيِّ ﴾ (آل عمران: ١٥٩)، يقول سيد قطب في تفسير هذه الآية الكريمة: "إن وضع الشورى أعمق في حياة المسلمين من مجرد أن تكون نظاماً سياسياً للدولة، فهو طابع أساسي للجماعة كلها، يقوم عليه أمرها كجماعة، ثم يتسرب من الجماعة إلى الدولة، بوصفها إفرازاً طبيعياً للجماعة (٢)"؛ حيث لا يقتصر أمر الشورى في بعض الأمور عن بعض، بل يشمل جميع مجالات الحياة، وهو ضروري لبناء الدولة، وتحقيق مصالحها. ولا تكون الاستشارة من الضعيف إلى القوي، أو يمعني آخر من الشعب إلى الحاكم فحسب، بل قد يستشير الحاكم أو صاحب السلطة ممن هو دونه من أصحاب أولى العلم والإيمان، ليعينوه على مافيه صلاح وخير له ولمحتمعه الذي يحكمه، فمثلاً شاورت ملكة سبأ شعبها ليفتوها في أمرها بعد تلقى الرسالة من نبي الله سليمان عليه السلام، ولم تتخذ القرار

(۱) ابن عاشور، **التحرير والتنوير**، ج٦، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٥، ص٢١٦٠.

مفردها بل عزمت إتخاذه بعد مشورهم، قال تعالى: ﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّمُ ٱلْمَلَوُّ أَفْتُونِي فِي ٓ أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْلُ حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴾ (النمل: ٣٢).

ويؤكد المنهاج خسارة الإنسان الذي لا يعمل صالحاً، ولا يتعاون على الحق، والصبر؛ حيث أقسم الله سبحانه وتعالى في سورة العصر أن الإنسان لفي خسارة، إلا من آمن وعمل صالحاً يرضاه، وتواصى مع غيره من الناس بالحق والخير، والصبر، قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَصِّرِ اللهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسِّرٍ اللهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَسِّرِ فَي خُسِّرٍ العصر: ١ – ٣)؛ وقال ابن القيم في الصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَتِي وَتَوَاصَوْا بِالعصر للعبرة والاتعاظ، وأنه تعالى لما قال: ﴿ إِلَيْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ولا شك أن حير من يعين العبد هو حالقه عز وحل؛ حيث يعينه على عبادته سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾ (الفاتحة: ٥)، ويعينه في جميع الظروف مهما صَعُبت وتظافر حجمها، ويمده بالصبر والعزيمة، قال تعالى: ﴿ وَجَاءُو عَلَى قَمِيمِهِ عِدَمِ كَذِبٍ قَالَ بَلَ سَوَّلَتُ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبَرُ جَمِيلً وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (يوسف: ١٨). ويوضح سبحانه وتعالى كيفية الاستعانة به في قوله: ﴿ وَالسَّعِينُ اللّهِ الصَّبْرِ وَالصَّلَوةِ وَإِنّهَا لَكِيرَةٌ إِلّا عَلَى الْخَيْمِينَ ﴾ (البقرة: ٥٤)؛ حيث تكون الاستعانة بالصبر لأنه احتمال المشاق مع الرضا والتسليم، وتكون بالصلاة التي هي أقرب إلى حصول المرجو لما لها من التأثير في الروح (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، التبيان في أقسام القرآن، ج١، ص٥٥، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) الحجازي، محمد محمود، التفسير الواضح، ج۱، ص۳۵، بتصرف يسير.

# القيمة الثانية: العفو. أولاً: تعريف العفو.

1- في اللغة: دارت معاني لفظة العفو في كتب اللغة والمعاجم حول عدة دلالات، فجاءت بمعنى الترك والكف، وجاءت بمعنى الزيادة، وجاءت بمعنى الزوال. جاء في كتب اللغة أن العفو: "أحل المال وأطيبه (۱)"، وهو: "بمعنى الترك، والْعَفُوُ: المكان الذي لم يوطأ (۲)"، والعفو "من المال ما زاد على النفقة، ومن الماء ما زاد على الشاربة (۳)".

**Y-في الاصطلاح:** يختلف التعريف الاصطلاحي عن التعريف اللغوي بإضافته إلى بعض المعاني؛ حيث يعرف العفو اصطلاحاً: "التجافي عن الذنب<sup>(3)</sup>"، وهو: "الصفح، وخيار الشيء وأجوده، والفضل، والمعروف<sup>(0)</sup>".

<sup>(</sup>۱) الفراهيدي، العين، ج٢، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>۲) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، ج٤، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج٢، ص٢١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٧٤ه

<sup>(°)</sup> الفيروز آبادي، البصائر، ج٤، ص٨٠.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "عفو<sup>(۱)</sup>" في القرآن الكريم خمساً وثلاثين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي خمس مرات وفي العهد المدني ثلاثين مرة. وجاءت الألفاظ كالآتي: (عَفَا، عَفَوْا، عَفَوْا، عَفَوْنَ، تَعْفُوا، نَعْفُ، عَفُونَ، اعْفُ، عُفِيَ، الْعَفُو، عَفُونً، عَفُونً، عَفُونً، الْعَفُو، عَفُونً، عَفُونً، الْعَفْو، عَفُونً، عَفُونً، الْعَفْو، عَفُونً، عَفُونً، الْعَفْو، عَفُونً، عَفُونًا، والْعَافِينَ).

#### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة عفو:

من خلال الرصد السابق يتضح أن مادة عفو وردت بالعهدين المكي والمدني، غير أن أغلب المواضع جاءت في العهد المدني، ولعل في ذلك إشارة أن العفو من أهم ما يجب أن يتحلى به كل مؤمن، حيث يذكرهم بأن الصفح والعفو عن الإساءة من صفات أفراد المجتمع المدني، ووردت هذه المادة بعدة صيغ منها: صيغة الأمر، وصيغة الماضي والمضارع، وصيغة المصدر، وجاء أيضاً اسماً تارة مفرداً، وأخرى جمعاً.

هذا، وجاء معنى العفو في القرآن الكريم على أربعة أوجه، وهي: "الصفح والمغفرة، والترك، والفاضل من المال، والكثرة (٢)".

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة العفو لدى الإنسان.

من القيم التي حث عليها سبحانه وتعالى في كتابه الكريم قيمة العفو؛ فنرى بعض الآيات تظهر قيمتها وألها من صفات الله سبحانه وتعالى من جهة، وآيات تأمر بها الأنبياء عليهم السلام والمؤمنين من جهة، وآيات تبين فضلها وجزاءها من جهة أخرى.

ربى القرآن الكريم قلوب المسلمين على حب الخير للآخرين، والإحسان لهم، والعفو والصفح لمن أساء منهم، من خلال العديد من الآيات التي تؤكد أن العفو من صفات الخالق عز وجل، فهو العفو القدير الذي يعفو عن عباده، ويحثهم على عمل الخير والعفو عن السوء، قال تعالى: ﴿ إِن نُبَدُوا خَيْرًا أَوْ تُخَفُّوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوّءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ (النساء: ١٤٩). ويوصيهم سبحانه وتعالى بأخذ الحيطة والحذر من جميع

<sup>(1)</sup> عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ع ف و.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، ج١، ص٤٣٧.

الناس أقرهم وأبعدهم فقد يكون البعض منهم يكن العداوة والبغضاء، ويخبرهم بأن العفو والصفح عنهم خير لهم، فخالقهم سبحانه يغفر لعباده ويرحمهم، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأُولَكِ كُمْ عَدُوًّا لَنَّكُمْ فَأَحَذَرُوهُمْ وَإِن تَعَفُواْ وَتَغَفِرُواْ فَإِن لَعَفُورُ رَحِيمُ عَدُوًّا لَنَّحَابِن: ١٤). وهو تبارك وتعالى العفو الغفور، يقبل التوبة من عباده ويعفو عن سيئاتهم، قال تعالى: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَقَبَلُ الغفو الغفور، يقبل التوبة من عباده ويعفو عن سيئاتهم، قال تعالى: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَقَبَلُ النَّوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعَفُواْ عَنِ السّيّيَاتِ وَيَعَلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ (الشورى: ٢٥)، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَفُواً عَنِ السّيّيَاتِ وَيَعَلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ (النساء: ٩٩)، فلله الفضل والمنة على ما هدى وأنعم على عباده بعفوه ورحمته، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ عَفَا عَنصَكُمْ وَاللّهُ ذُو فَضُلِ وأَنعم، اللّهُ عَلَو وحل على ما تفضل وأنعم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مَقَلًا كُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (آل عمران: ٢٥)، ولعلهم يشكرون الله عز وجل على ما تفضل وأنعم، قال تعالى: ﴿ فَلَا تعالى: ﴿ فَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (البقرة: ٢٥).

<sup>(</sup>۱) الزركشي، البرهان، ج٣، ص٢٢٦.

السعدي: "أليس من أو حب الواحبات، وأهم المهمات، الاقتداء بأخلاق الرسول - صلى الله عليه وسلم -، من اللين الله عليه وسلم - الكريمة، ومعاملة الناس بما يعاملهم به -صلى الله عليه وسلم -، من اللين وحسن الخلق والتأليف، امتثالاً لأمر الله، وحذباً لعباد الله لدين الله (۱)"!

هذا، وجاء الأمر كذلك بشكل عام لجميع المؤمنين، في قوله تعالى: ﴿ وَدُّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَأَعْفُواْ وَأَصْفَحُواْ حَتَّىٰ يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (البقرة: ١٠٩)، نجد في هذه الآية الكريمة الأمر بالعفو والصفح عن حسد أهل الكتاب بعدما تبين لهم الحق، وأن المسلمين على دين الحق، فودوا لو كان المسلمون مثلهم حسداً وبغضاً من عند أنفسهم، محاولين بذلك فتنة المسلمين عن دينهم، فجاء الأمر للمؤمنين أن يعفوا عن الإساءة وأن يقابلوها بالإحسان المتمثل بالصفح والمسامحة. وكذلك من الآيات التي تأمر بالعفو، قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَنْفَكُّرُونَ ﴾ (البقرة: ٢١٩)، قال الواحدي: "المعنى: اقبل الميسور من أخلاق الناس، ولا تستقص عليهم فيتولد منه البغضاء(٢)"، ويتضح من ذلك بيان أهمية العفو في رقى أحلاق الناس وما ينتج منه من محبة ومودة. كما بين سبحانه وتعالى في كتابه الكريم، محبته للمحسنين الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله في اليسر والشدة، ويكظمون غيظهم عند الحزن والشدائد، ويعفون عن إساءة بعض الناس إليهم، ويصفحوا ويصلحوا فيما بينهم، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ (آل عمران: ١٣٤)، ويذكرهم تبارك وتعالى بعدم نسيان الفضل فيما بينهم، وعدم نكران الجميل، ففي الطلاق على سبيل المثال يكون

<sup>(</sup>۱) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج١، ص١٥٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الواحدي، التفسير الوسيط، ج۲، ص٤٣٧.

العفو والإحسان في أهم مواضعه، لما كان بين المطلقين من فضل فيما بينهم، فوضع المنهاج القرآني العفو فاصلاً للمطلق لما فرض للمطلقة من فريضة، حيث إما أن تعفو المطلقة عن نصف الفريضة، أو يعفو المطلق ويترك الفريضة بأكملها لها، وبين أن العفو طريق التقوى، "إلا أن يعفو الرجل المطلق عن حقه وهو نصف المهر، فيكون المهر كله للمرأة، وإما أن تعفو المرأة عن حقها ولا تأخذ شيئًا من المهر(""، قال تعالى: ﴿ وَإِن طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُم لَمُنَ فَرِيضَة فَيْصَفُ مَا فَرَضْتُم إِلَّا أَن يَعفو المرأة عن حقها ولا تأخذ شيئًا من المهر(ا"، قال تعالى: ﴿ وَإِن يَعْفُونَ اللّهِ مِن قَبْلِ أَن تَمسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُم لَمُن فَرِيضَة فَيْصَفُ مَا فَرَضْتُم إِلَا آن اللّه عن الميلة عَمْلُونَ بَعِيدٍ عَقَدَة البّيكَاجُ وَأَن تَعْفُوا القريب المناعة وتعالى خلق ما الفضَّل بَيْنَكُم إِنَّ اللّه يَعمَا تعملون بعيريث إلى وقت معلوم تقوم فيه الساعة، فليصفح الناس عن الإساءة صفحاً جميلاً لا يلحقه ضرر، ولا يشوبه أذى؛ لما فيه من الخير العظيم والأحر الكريم من الله العزيز الحكيم، قال تعالى: ﴿ وَجَزَيْوا سَيِّعَةٍ سَيِّئة مِثْلُها فَمَن عَفَا الله وَالله عنه عن المناعة عنه المعفو، وأن وأصلكم فَأَجُرُهُ عَلَى اللّه إِنّهُ الله إلى العنوب الن عنيمين: "جاءت شريعتنا مكملة، خيرت من له الحق بين العفو والأحذ، لأجل أن يعفو في مقام العفو، وأن يأخذ في مقام الأخذ (""."

# القيمة الثالثة: الإصلاح. أولاً: تعريف الإصلاح.

1-في اللغة: الباحث في كتب اللغة والمعاجم يجد أن أصل الإصلاح قائم على الحروف الثلاثة: الصاد، واللام، والحاء، وجاء بمعنى: خلاف الفساد، وإقامة الشيء، والإحسان، والمنفعة، وإزالة العداوة، وإنماء الخصومة، والاستقامة، وجاءت بمعنى ما يضاد الفساد؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الإصلاح: "نقيض الإفساد، وأصلح الشيء بعد فساده: أقامه. وأصلح الدابة: أحسن

<sup>(</sup>١) الزحيلي، محمد مصطفى، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، ج٢، ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عثيمين، مكارم الأخلاق، ص١٢.

إليها (١)". والصلح: "إنهاء حالة الحرب والسلم، والصلاح الاستقامة والسلامة من العيب (٢)".

Y- في الاصطلاح: من خلال النظر إلى المعنى اللغوي يتضح أن الإصلاح في اللغة يلتقي مع المعنى الاصطلاحي، حيث يعرف في الاصطلاح أنه: "ضد الفساد، وهما مختصان في أكثر الاستعمال بالأفعال (")".

٣- في الاصطلاح القرآن: وردت مادة "صلح "" في القرآن الكريم مائة وإحدى و لمانين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ما يزيد على الثمانين مرة وفي العهد المدني ما يقارب الثمانين مرة. وجاءت الألفاظ كالآت: (صَلَحَ، أَصْلَحَ، أَصْلَحَا، أَصْلَحنا، أَصْلَحُوا، تُصْلِحُوا، يُصْلِحُ، يُصْلِحُوا، يُصْلِحُوا، أَصْلِحُوا، الصُّلْحُ، صُلْحًا، صَالِح، يُصْلِحُوا، الصَّلِحُوا، الصَّلْحُ، صُلْحًا، صَالِح، مَالِحَيْنِ، الصَّالِحِينَ، الصَّالِحَاتُ، إِصْلاَحُ، إِصْلاَحًا، وَصْلاَحًا، وَصْلاَحًا، إِصْلاَحًا، إِصْلاَحًا، إَصْلاَحًا، المَصْلِحِينَ، الصَّالِحَاتُ، إِصْلاَحًا، إصْلاَحًا، المُصْلِحِينَ، الصَّالِحِينَ، الصَّالِحَاتُ، إِصْلاَحًا، المُصْلِحِينَ، الصَّالِحِينَ، الصَّالِحِينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، الصَّالِحَينَ، المَصْلِحِينَ، المَصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المُصْلِحِينَ، المَصْلِحِينَ، المَصْلِحَينَ، المَصْلِحِينَ، المَسْلِحَةَ المَسْلِحَةَ المَالِحَدْنَا المَسْلِحَةَ المَالِحَدِينَ المَسْلِحَةَ المَالِحَدِينَ، المَصْلِحَةَ المَالِحَدِينَ، المَسْلِحَةَ المَالِحَدِينَ، المَسْلِحَةَ المَسْلِحَةَ المَسْلِحَةَ المَسْلِحَةَ المَالِحَدِينَ المَالِحَدِينَ، المَسْلِحَةَ المَالِحَدِينَ المَسْلِحَةَ المَالِحَدَى المَسْلِحَةَ المَالِحَدَى المَلْحُونَ المَالِحَدَى المَالِحَدَى المَالِحَدَى المَالِحَدَى المَلْحَدَى المَلْحَدَى المَلْحَدَى المَالِحَدَى المَالِحَدَى المَلْحَدَى المَلْح

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة صلح:

وردت مادة صلح في القرآن الكريم بصيغة الأمر، وصيغة الماضي والمضارع، وصيغة الاسم المفرد والجمع؛ لما في ذلك دلالة أن الإصلاح من أجل القيم الأخلاقية التي ينبغي أن يتحلى بها الفرد والجماعة. كما يطلق معنى الإصلاح في القرآن الكريم على: "الإيمان، وعلو المنزلة، والرفق، وتسوية الخلق، والإحسان، والطاعة، وأداء الأمانة، وبر الوالدين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنبوة، وأداء الزكاة (٥)".

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، **لسان العرب،** ج۱، ص۳۸۳.

<sup>(</sup>۲) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج1، ص٧٠٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الأصفهان، المفردات، ص٤٨٩.

<sup>(</sup>٤) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ص ل ح.

<sup>(°)</sup> ابن الجوزي، نزهة الأعين النواظر، ص٣٩٦-٣٩٨.

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الإصلاح لدى الإنسان.

تتنوع الأساليب القرآنية لعرض قيمة الإصلاح، فتشمل أسلوب الطلب في الأمر بالإصلاح، والنهي عن نقيضه، وأسلوب الترغيب والثناء على الإصلاح وأهله، وأسلوب الترهيب لمن تركه والتزم ضده. ومما لا شك فيه أن الخالق عز وجل هو المُصلح الأول لجميع أحوال الإنسان، فيصلح سريرته وعلانيته، ويصلح سلوكه وأفعاله، ويصلح كل ما في حياته، وهو الغفور الرحيم، يغفر لعباده ويرجمهم، قال تعالى: ﴿ يُصلِحُ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ اللهُ وَيعالَى عَلَمُ اللهُ وَيعالَى عَلَمُ اللهُ وَيعالَى عَلَمُ اللهُ عَلَمُ المُفْسِد، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ المُفْسِد مِنَ المُصْلِحُ ﴾ (البقرة: ٢٢٠).

قال تعالى في مطلع سورة الأنفال: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَاتَقَوُا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِ وَرَسُولَهُ وَاللَّهِ مَا كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ الأنفال: ١ )، وحُتمت السورة بقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُولَتِيكَ مِنكُرُ وَأُولُواْ ٱلأَرْحَامِ بَعَضْهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنَبِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ (الأنفال: ٧٥)، والمناسبة بين الآيتين ظاهرة؛ فالحديث عن الإصلاح بين المؤمنين التي تجمعهم الأصول الإنسانية، والوحدة الإسلامية، وبيان حقيقة المؤمنين وأصلهم، وعلاقاتهم ببعضهم التي من الأولى أن تقوم على كل ما فيه خير وصلاح لهم ولدينهم، بطاعة الله سبحانه وتعالى، ورسوله- صلى الله عليه وسلم-. وقال تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِفُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا ۚ فَإِنَّ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَانِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيٓءَ إِلَىٓ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ (الحجرات: ٩)، تأمر هذه الآية الكريمة المؤمنين أن يصلحوا بين من يقتتل من الؤمنين، وإقامة الحجة على من لا يريد الصلح باغياً الفساد حتى يرجع إلى ما أمر الله سبحانه وتعالى به، والإصلاح يكون بالعدل والقسط، ومن غير جور ولا ظلم. ثم تؤكد الآية التي تليها أن أصل المؤمنين إحوة يرحم بعضهم بعضاً، فشأن الإصلاح فيما بينهم أمر واحب عليهم، لما يربطهم من محبة ومودة في الله، يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ۖ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ ٱللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيكُ ﴾ (البقرة: ٢٢٤)، إن الآية واضحة الدلالة على أن الله تعالى يأمر بالإصلاح والبر والتقوى بين الناس.

وقد ربط القرآن الكريم في جملة من الآيات الكريمة أمر التوبة بالإصلاح، ومن الحكمة في ذلك أن الإصلاح هو الذي يبرهن فعلياً على صدق توبة الإنسان، ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلشُّوَءَ بِجَهَدَلَةِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ الآيات قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اللَّهُ عَلَى مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (النحل: ١١٩)، وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (النور: ٥)، وقال المراغي في هذه الآية الكريمة ترغيب للقلوب الواعية التي تخشى سخط الله سبحانه وتعالى وعذابه، في

التوبة مهما ثقلت الذنوب وكثرت الآثام ويكون ذلك من خلال إصلاح النفوس بالتقرب إلى الله عز وجل بصالح الأعمال<sup>(۱)</sup>.

ويبين القرآن الكريم أحر المصلحين وثواهم، حيث سبحانه وتعالى لا يضيع أجرهم، يقول تعالى: ﴿ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ (الأعراف: ١٧٠)، ويقول تعالى: ﴿ فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ (الشورى: ٤٠). وجعل سبحانه وتعالى مناط إعمار القرى وإهلاكها قائماً على إصلاح أهلها أو فسادهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيثُهَ إِلَى اللَّهُ وَمَا لَمُصْلِحُونَ ﴾ (هود: ١١٧).

هذا، وينهى القرآن الكريم عن الإفساد في الأرض من خلال العديد من الآيات الكريمة، منها قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (الأعراف: ٥٦)، وجعل سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أن من صفات المحسنين الذين يرحمهم الله برحمته، ويظلهم بعفوه ومغفرته أن يصلحوا في الأرض، ولا يفسدون فيها، ويدعونه حوفاً منه وطمعاً إليه، ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِها ذَلِكُمُم إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ (الأعراف: ٥٨).

ويحدد القرآن الكريم عاقبة المفسدين من خلال بعض الأمور:

١- عدم محبة الله عز وجل للمفسدين، ومن حسر محبة الله حل في علاه حسر مافي الحياة، قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (المائدة: ٦٤).

٢ عدم إصلاح حال المفسدين، وإبطال أعمالهم، وعدم تحقيق مطالبهم ومآلهم،
 قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصلِحُ عَمَلَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ (يونس: ٨١).

٦٨

<sup>(</sup>۱) المراغي، أحمد مصطفى، تفسير المراغي، ج٢، ص٣١، بتصرف يسير.

٣- مضاعفة عذاب المفسدين، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾ (النحل: ٨٨).

٤- استحقاق لعنة الله عليهم، وسوء عاقبتهم في الآخرة، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا ٓ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا ٓ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَنْوَكُنِكَ لَهُمُ ٱللَّهُ مِنْ مَعْدُ ٱلدَّارِ ﴾ (الرعد: ٢٥).

هذه أبرز المحالات التي تعرض القرآن الكريم من خلالها لبناء قيمة الإصلاح لدى الإنسان وتمكينها حيداً؛ لإصلاح الأرض ومن عليها. فالناس في هذه الحياة فريقان منهم المصلح، ومنهم المفسد، وتوحيد الله عز وحل أصل الإصلاح، والإشراك به أصل الفساد، يقول الزرقاني: القرآن الكريم جاء بهدايات تامة كاملة تفي بحاجات البشر، فيدعو إلى إصلاح: العقائد، والعبادات، والأحلاق، والاجتماع، والسياسة، بالإضافة إلى الإصلاح المالي، والسياسي، والحربي، وغيرها(۱).

#### المطلب الثاني:

#### المنهاج القرآني في بناء الأخلاق الوطنية.

الإنسان يترجم حبه وولاءه لموطنه من خلال عمله وجهده وإخلاصه لوطنه الذي له فضل عليه، فلا بد من رد الجميل له بسلوك العمل الحسن وإتقانه، وحرصه الدائم على المساعدة في تنميته ولو بالبسيط؛ فالإنسان هو المنتج المعطاء الرئيس في هذه الحياة. ومن هنا جاء القرآن الكريم لينهض بالإنسان المسلم، والأمة الإسلامية من خلال القيم الأخلاقية التي يرسمها، "إن وظيفة القيم الأخلاقية - كما حددها القرآن الكريم وكما جاءت كما السنة المطهرة قد تتجاوز في أحيان كثيرة الفرد والمحتمع إلى إطار أرحب وأوسع، ألا وهو مجال العلاقات الدولية في وقتى السلم والحرب على السواء (١٠)". وبالسير

<sup>(</sup>١) الزرقاني، محمد عبدالعظيم، مناهل العرفان، ج٢، ص٣٥٣، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم - صلى الله عليه وسلم-، ص٨٧.

على هذا النهج الرباني تتحقق الطهارة للمجتمعات من ما قد يسودها من انحراف أو فساد. وتعتبر القيم الأخلاقية الوطنية الأساس الذي يستند إليه الناس لبناء الوطن وتحقيق المجتمع القوي، والتي تعتبر قيمة العدل فيه أساساً للبناء الوطني، ونشر قيم الأمانة والوفاء تحقق الأمن والأمان القومي:

القيمة الأولى: العدل. أولاً: تعريف العدل.

1- في اللغة: الناظر في كتب اللغة والمعاجم، يجد أن أصل العدل قائم على الحروف الثلاثة: العين، والدال، واللام، وهذا الجذر يدل على الاستقامة والاستواء، ويدل على الرضا، ويدل على القيمة، ويدل على الإنصاف؛ حيث جاء في كتب اللغة أن العدل: "قيمة الشيء وفداؤه (۱)"، والعدل: "ما قام في النفوس أنه مستقيم، وهو ضد الجور (۲)". والعدل: "الإنصاف وإعطاء المرء ما له وأخذ ما عليه (۱)". ومما يرادف العدل كذلك: القسط والحق.

Y-في الاصطلاح: العدل في الاصطلاح يتفق مع الدلالة اللغوية أنه: الاستقامة على طريق الإنصاف والصواب، وعدم الظلم والجور، والذي يحقق المساواة، بين جميع الناس في بيان الحق؛ حيث جاء في معنى العدل أنه: "يقتضي معنى المساواة، ويستعمل باعتبار المضايفة (١٤)"، وهو عبارة عن: "الأمر المتوسط بين طرفي الإفراط والتفريط (٥)". والعدل: "الاستقامة على الطريق الحق بالاحتيار عما هو محظور ديناً (٢)".

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "عدل (٧)" في القرآن الكريم ثمان وعشرين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي اثنتي

<sup>(1)</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج٤، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، لسان العرب، ج۱۱، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج٢، ص٥٨٨.

<sup>(</sup>٤) الأصفهاني، المفردات، ص٥٥.

<sup>(°)</sup> الجرجاني، ا**لتعريفات**، ص١٤٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> الكفوي، **الكليات**، ص٦٣٩.

<sup>(</sup>Y) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة ع د ل.

عشرة مرة وفي العهد المدني ست عشرة مرة. وجاءت الألفاظ كالآتي: (فَعَدَلَكَ، لأَعْدِلَ، تَعْدِلُوا، يَعْدِلُونَ، اعْدلُوا، عَدْلُ، عَدْلاً).

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة عدل:

وردت مادة عدل في القرآن الكريم بصيغة الأمر، والمضارع، والاسم المفرد. ومن معاني العدل في القرآن الكريم: "الفدية، والإنصاف، والقيمة، والشرك، والتوحيد (۱)".

## ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة العدل لدى الإنسان.

إن المتأمل للآيات القرآنية ليدرك بجلاء عناية القرآن الكريم في بناء قيمة العدل لدى الإنسان، وتحديد السبل التي تعين على تنمية تلك القيمة، ليُطبق العدل في جميع شؤون الحياة التي يعتبر العدل قوامها وأساسها الذي يبنى عليه، "والعدل من أهم القيم الخُلقية التي يعتبر منهج الإسلام في العلاقات الدولية مؤسساً عليها(٢)". ولذلك تتنوع أساليب القرآن الكريم ترغيباً في سلوك طريق العدل، وترهيباً من الوقوع في ضده، وذلك من خلال أمور لهجها القرآن الكريم، منها: بيان أن العدل من صفات الخالق عز وجل، ومنها تعليل نزول رسله عليهم السلام ليقوموا بالقسط والعدل بين الناس، ومنها الثناء على القائمين بالعدل وأفضليتهم، ومنها الأمر بالعدل في جميع مجالات الحياة البشرية، ومنها بيان حزاء القائمين بالقسط، ومنها أن الحق هو الغالب في لهاية الأمر إن لم يكن في بدايته، ومنها تحريم الظلم، وبيان عاقبة الظالمين.

أخبرنا الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم أنه قائماً بالعدل، فما شرعه حل ثناؤه من دين، وما حكمه من حكم إلا قائماً بالقسط والعدل والحق، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَكَ كُمُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَايِماً بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَرْبِينُ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَكَ كُمُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَايِماً بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو الْمَرْبِينُ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللَّهُ عَمران: ١٨)، وفي تفسير هذه الآية جاء في المنار: القسط هنا يعني

<sup>(</sup>۱) السيوطي، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ج٢، ص٥٨٨، وابن الجوزي، نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) الحصين، صالح عبدالرحمن، العلاقات الدولية بين منهج الإسلام ومنهج الحضارة المعاصرة، ص٩٠.

العدل في الدين والشريعة، وفي الكون والطبيعة، ومن نظر في هذه السنن ونظامها الدقيق يتجلى له عدل الله العام. فالقيام بالقسط على هذا من قبيل التنبيه إلى البرهان على صدق شهادته - تعالى - في الأنفس والآفاق؛ لأن وحدة النظام في هذا العدل تدل على وحدة واضعه(١)، فشهادة الله سبحانه وتعالى بعدله تظهر بجلاء ووضوح لكل متأمل في السماوات والأرض وما فيها، وما يحكمها من دين مبني على الحق، وما يحدها من قوانين تبنى على العدل وضحها تبارك وتعالى في كتابه العزيز، قال تعالى:﴿ وَتُمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (الأنعام: ١١٥)، مزحت الآية الكريمة بين الصدق في الأخبار والعدل في الأفعال، فإنه لا تبديل لكلماته وهو سبحانه الذي يسمع لعباده، ويعلم ما يخفون وما كانوا يعلنون. وكلام الله سبحانه وتعالى هو الحق المبين، يخبر بالحق علام الغيوب، قال تعالى: ﴿ كَذَالِكَ حَقَّتُ كَامِتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمُ لَا يُؤُمِنُونَ ﴾ (يونس: ٣٣)، ويفصل الحكم سبحانه وتعالى بالحق، قال تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴾ (الأنعام: ٥٧)، فهو الذي نفى الظلم عن نفسه نفياً مطلقاً، حيث سبحانه وتعالى لا يظلم الناس شيئاً ولو كان بعضهم لبعض يظلمون، بل يضاعف حسناهم ويؤتيهم من فضله الأجر العظيم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ۗ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجِّرًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٤٠ ). ومن آثار عدله سبحانه وتعالى أنه لا يظلم عباده في الجزاء، فيجازي كلاً بعمله، لا ينقص من حسنات أحد لصالح أحد، ولا يزيد من سيئات أحد على حساب أحد، وكل له جزاؤه الذي يستحقه. وأنه تبارك وتعالى لن يعذب أحداً قبل إرسال الرسل عليهم السلام ليبينوا الحق من الباطل، وحتى لا يكون للناس على الله سبحانه وتعالى حجة، قال تعالى: ﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا

<sup>(</sup>۱) رشید رضا، تفسیر المنار، ج۳، ص۲۱۱، بتصرف یسیر.

يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ۗ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (الإسراء: ٥١).

قال تعالى: ﴿ اَدْعُوهُمْ لِأَبَابِهِمْ هُو أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ (الأحزاب: ٥)، قال صاحب الظلال في تفسير هذه الآية الكريمة: "وهذا هو النظام الذي يجعل التبعات في الأسرة متوازنة، ويقيم الأسرة على أساس ثابت دقيق مستمد من الواقع، وهو في الوقت ذاته يقيم بناء المحتمع على قاعدة حقيقية قوية بما فيها من الحق ومن مطابقة الواقع الفطري العميق (١)"، حيث جاءت هذه الآية الكريمة تبطل ظاهرة التبني، وتنسب الابن للأب وليس للمتبني، وفي ذلك العدل حماية للأنساب والأسر والمجتمعات.

وهو سبحانه وتعالى أرسل رسله عليهم السلام لجميع الأمم ليقضوا بين الناس بالقسط، قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَالْمِيزَاتَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِ ﴾ (الحديد: ٢٥). وليظهروا عليهم السلام الدين الحق، القائم بالقسط، قال تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي آرُسَلَ رَسُولُهُ، بِٱلْهُدَى وَدِينِ ٱلْحَقِّ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣).

كما بين القرآن الكريم الطريق الصحيح الذي ينبغي أن يسير عليه كل من كانت له سيادة على غيره من حكام أو قضاة أو أولياء أمر في مختلف الأوقات، وأنه يجب عليهم أن يكونوا في أعلى المستويات الأخلاقية من خلال التحلي بالعدل. ولقد أمر الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز بالقسط والعدل والحق، وأكد عليه في أكثر من موضع، حيث أمر سبحانه وتعالى جميع الناس بالعدل، قال تعالى: ﴿ فَي إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَمَع جميع وَمَا الناس حتى وإن كانوا ممن يعاديهم، ولم يكن من ملتهم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ الناس حتى وإن كانوا ممن يعاديهم، ولم يكن من ملتهم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ

<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٥، ص٢٨٢٠.

ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِ ۗ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعَدِلُوأْ ٱعۡدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَى ﴾ (المائدة: ٨) في هذه الآية الكريمة يمكن التماس بعض الملامح التي تبين دور الفرد تجاه الدولة في قضية القسط والعدل. وأمر سبحانه وتعالى الحكام بأن يحكموا بين الناس بالعدل، ولا شك لمؤسسات المحتمع الرسمية دور كبير في ترسيخ قيمة العدل من خلال التمسك بها والمحافظة عليها وإبراز أهميتها، قال تعالى: ﴿ ﴾ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدُلِ ﴾ (النساء: ٥٨). وأمر تبارك وتعالى بالعدل في القصاص، فمن حكم بغيره فهو من الظالمين، قال تعالى: ﴿ وَكُنْبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأَذُنَ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَّ بِٱلسِّنِّ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَّهُ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَكَيْكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ (المائدة: ٥٥)، وأمر حل ثناؤه بالعدل في الكيل والميزان، فلا يخسر ميزانه بعدم قيامه بالقسط، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَخْسِرُواْ ٱلْمِيزَانَ ﴾ (الرحمن: ٩). كما وصى سبحانه وتعالى الإنسان أن لا يعدل عن العدل مهما كان السبب، بل يوفي الميزان بالقسط، ويقول العدل حتى وإن لم يكن لصالح الأقربين، ويفي بعهد حالقه عز وجل، قال تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلۡكَيْلَ وَٱلۡمِيزَانَ بِٱلۡقِسۡطِّ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا ۚ وُسْعَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ۖ وَبِعَهَـدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِ عَلَكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٢)، تبين الآيات الكريمة عموم الأمر بالعدل ليشمل جميع الجالات، وقد قسم ابن مسكويه العدل إلى ثلاثة أقسام: الأول في قسمة الأموال والكرامات، والثاني في قسمة المعاملات، والثالث في قسمة ما وقع من ظلم وتعد<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن مسكويه، **قذيب الأخلاق**، ص١٢٥، بتصرف يسير.

قال تعالى: ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقَرَبِينَ ۚ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ۖ فَلا تَتَّبِعُواْ ٱلْمُوكَىٰ أَن تَعْدِلُوا ۚ وَإِن تَلُوءَا أَوْ تُعُرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خِبِيرًا ﴾ (النساء: ١٣٥)، وفي هذه الآية العظيمة وبهذا الخطاب الرباني يتبين مدى عناية الله سبحانه وتعالى على الإنسان أن يقوم بالقسط حتى وإن كان ذلك على نفسه، أو على والديه، أو على أقربيه، فلا يتبع هواه أن يجور عن العدل مهما كان ومهما يكون، لأنه مقدم على جميع الحقوق شخصية كانت أم عرقية؛ فالعدل يكون مع الأقرباء والأعداء، ومع جميع الناس. وأكد سبحانه وتعالى على العدل بين الزوجات، من خلال عدم الزيادة على الواحدة إن لم يكن قادراً على العدل بين الأكثر، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ خِفْتُمْ أَلَّا نُقَسِطُواْ فِي ٱلْيَنَكِي فَأَنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثَّنَى وَثُلَثَ وَرُبَعٌ فَإِنَّ خِفْئُمُ أَلَّا نَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمُ ذَالِكَ أَدْنَى أَلَّا تَعُولُواْ ﴾ (النساء: ٣)، حيث في الاقتصار على الواحدة أقرب إلى العدل لأنه ليس معها من يقسم له فيجب العدل بينها وبينه (١). وبين عز وجل صعوبة عدل الرجل حتى ولو حرص كل الحرص أن يعدل بين نسائه في المحبة على الرغم من وجوب العدل المادي بينهن، فنهى عن الميل الشديد لإحداهن، قال تعالى: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوٓا أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُم ۖ فَلَا تَمِيلُواْ كُلَّ ٱلْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَٱلْمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيـمًا ﴾ (النساء: ١٢٩)، والظاهر أنه يقصد بالعدل هنا: "العدل في المحبة القلبية (٢٠". هذا، وأثنى الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم على القائمين بالعدل، حيث جعل عز وجل من يقوم به مقدم على غيره في الشهادة، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَادَةُ

<sup>(</sup>۱) البقاعي، إبراهيم بن عمر، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، ج٥، ص١٨١ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) ابن الخطيب، **أوضح التفاسير**، ج١، ص١١٥، والصابوني، محمد علي، ج١، ص٢٨٤، و الزحيلي، وهبة مصطفى، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ج٥، ص٣٠٢.

بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَدَّلِ مِّنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِن غَيْرِكُمْ إِذَا تداينوا غَيْرِكُمْ إِذَا للهِ من اللهِ من اللهِ من اللهِ من أقوم أمر المؤمنين إذا تداينوا بدين إلى أحل مسمى أن يكتبوه؛ حتى لا يخرجوا من دائرة العدل وهم لا يشعرون بسبب غفلة أو نسيان، ووضع للكاتبين شروطاً قوامها العدل، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَلَمْ اللهَ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ولقد ضرب القرآن الكريم أروع الأمثلة التي تحمل في مدلولها أفضلية من يأمر بالعدل ويتمسك به على غيره ممن لا يقوم به من الناس، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا بَالعدل ويتمسك به على غيره ممن لا يقوم به من الناس، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَبُّ لَكُ مُولَىكُ أَيْنَ مَا يُوجِه لُهُ رَبُّ لَكُ لَيْ مَولَىكُ أَيْنَ مَا يُوجِه لُهُ لَيْ مَولَىكُ أَيْنَ مَولَىكُ لَيْ عَرَاطٍ لَا يَأْتِ بِخَيْرً هَلُ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُنُ بِالْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مَرْطٍ مَنْ يَأْمُنُ بِالْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مَنْ يَأْمُنُ بِالْعَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (النحل: ٧٦).

كما أثنى سبحانه وتعالى على القائمين بالعدل بإظهار حبه لهم، قال تعالى: ﴿ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدَلِ وَأَقْسِطُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (الحجرات: ٩)، حاء في هذه الآية الكريمة الأمر بالإصلاح والعدل والقسط، فهو سبحانه وتعالى يجب المقسطين. ثم بين سبحانه وتعالى أنه سيجازي المؤمنين خير الجزاء بما عملوا من القسط، قال تعالى: ﴿ لِيَجْزِى النَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ بِالقِسْطِ ﴾ (يونس: ٤).

ويبين سبحانه وتعالى دفاعه عن القائمين بالقسط والعدل من خلال تهديد الكافرين الذين يقتلون النبيين والآمرين بالقسط من الناس لإخفاء الحق وعدم إظهاره، وتوعدهم بالعذاب الأليم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَ وَيَقْتُلُونَ النَّيِيَ وَيَقْتُلُونَ النَّيِيَ وَيَقْتُلُونَ النَّيِيَ وَيَقْتُلُونَ النَّيِيَ وَيَقْتُلُونَ النَّيِي وَيَقْتُلُونَ النَّيِي وَيَقْتُلُونَ الذي يَأْمُرُونَ بِالقسطِ مِنَ النَّاسِ وَلَا عَمِرانَ : ٢١). غير أن الحق يظهر، والباطل يُبطل ولو فَبَشِّرُهُ مِ بِعَذَابٍ ٱلِيمٍ ﴾ (آل عمران: ٢١). غير أن الحق يظهر، والباطل يُبطل ولو

تآمر الكافرون وحططوا، وحزن المجرمون وكرهوا، قال تعالى: ﴿ وَيُكِرِيدُ ٱللّهُ أَن يُحِقَّ الْمُحَقَّ بِكَلِمَتِهِ وَيَقَطَعَ دَابِرَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ لَيُحِقَّ ٱلْحُقَّ وَبُبُطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (الأنفال: ٧-٨)، فالحق هو الغالب شاؤوا أم أبوا، قال تعالى: ﴿ وَيُحِقُّ ٱللّهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (يونس: ٨٢)، وهو الواقع والمبطل لما كانوا اللّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (يونس: ٨٢)، وهو الواقع والمبطل لما كانوا يعملون، قال تعالى: ﴿ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف: ١١٨)، والحق الذي يظهر الحقيقة ويزهق الباطل، قال تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَكِطُلُ ۚ إِنَّ اللّهِ مِلْكُ كَانُولُ كَانُولُ كَانُولُ كَانُولُ كَانُولُ كَانُولُ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَكِطُلُ ۚ إِنَّ

كما نحى سبحانه وتعالى في كتابه العزيز عن الظلم، لما فيه من ضياع الحقوق، وتدهور العلاقات، والأضرار الجسيمة التي تلحق بالفرد ومجتمعه؛ حيث قال تعالى في بيان جزاء الظالمين في الدنيا، وما وقع بهم من عذاب أليم، وتبديلهم بقوم آخرين، لما عثوا في الأرض مفسدين: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتَ ظَالِمةً وَأَنشَأَنَا بَعْدَهَا فَوْمًا الأرض مفسدين: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيةٍ كَانَتُ ظَالِمةً وَأَنشَأَنَا بَعْدَهَا فَوْمًا عَالَمُونَ وَالأنبياء: ١١)، ومن لم يُهلك في الدنيا بسبب ظلمه، فإن الله سبحانه وتعالى ليس بغافل عنه، إنما سيؤخره ليوم يجازي فيه الظالمون بظلمهم، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْسَبُكُ اللّهُ عَنْهِلاً عَمّا يَعْمَلُ الظّالِمُونَ إِنّما يُوجِرُهُمُ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصِدُ وَلاَ يَرْكُنُوا إِلَى النّبينَ ظَامُوا فَتَمَسَكُمُ النّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللّهِ مِن عز وحل: ﴿ وَلا تَرْكُنُوا إِلَى النّبِينَ ظَامُوا فَتَمَسَكُمُ النّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللّهِ مِن ويلينهم، وإن هذا لهو الخسران العظيم، قال تعالى: ﴿ وَبَحَزَوُا سَيّئَةٍ سَيّئَةً مِثَلُهُمَ فَمَن ويلينهم، وإن هذا لهو الخسران العظيم، قال تعالى: ﴿ وَبَحَزَوُا سَيّئَةٍ سَيّئَةً مِثَلُهَا فَمَن عَفَا وَأَمْلَحَ فَأَجُرُهُ مَلَى اللّهُ إِنّهُ لَلْ يُحِبُ الظّلمِين ﴾ (الشورى: ١٠٤)، وقال تعالى: ﴿ وَبَحَزَوُا سَيّئَةٍ سَيّئَةً مِثَلُهَا فَمَن عَفَا وَأَمْلَحَ فَأَجُرُهُ مَلَى اللّهُ إِنّهُ لَنَا لَا يُحِلُ الظّلمِين ﴾ وإن هذا لهو الخسران العظيم، قال تعالى: ﴿ وَبَحَزَوُا سَيْئَةٍ سَيّئَةً مِثَلُهُا فَمَنَ

لَعْنَةُ ٱللّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (هود: ١٨). وبين سبحانه وتعالى جزاء الظالمين في الآحرة، قال تعالى في الذين يظلمون اليتامي بأكلهم لأموالهم: ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْمَعَالُمُ وَاللّهُ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ (النساء: ١٠). القيمة الثانية: الأمانة.

أولاً: تعريف الأمانة.

1- في اللغة: الراصد لأصل كلمة الأمانة يجد أن أصلها قائم على الحروف الثلاثة: الألف، والميم، والنون. وجاء معنى الأمانة في اللغة حول عدة معاني، منها: أن الأمانة ضد الخيانة، وضد الخوف، ومنها بمعنى التصديق، ومنها بمعنى الوفاء والوديعة، ومنها بمعنى الحافظ للشيء ومحل الثقة؛ حيث جاء في كتب اللغة أن أَمَنَ: "الهمزة والميم والنون أصلان متقاربان: أحدهما الأمانة التي هي ضد الخيانة، ومعناها سكون القلب، والآخر التصديق (۱)". والأمانة: "الوفاء والوديعة، والأمين: الحافظ الحارس والمأمون ومن يتولى رقابة شيء أو المحافظة عليه (۱)".

7- في الاصطلاح: لا يختلف معنى الأمانة في الاصطلاح عن المعنى اللغوي، حيث تعرف في الاصطلاح ألها: "طمأنينة النفس وزوال الخوف<sup>(۳)</sup>"، والأمانة: "الطهارة باطناً عن الفسق والكبائر والإصرار على الصغائر<sup>(٤)</sup>". والأمانة: "كل ما يؤتمن عليه كأموال وحرم وأسرار<sup>(٥)</sup>".

<sup>(1)</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج١، ص١٣٤-١٣٥.

<sup>(</sup>۲) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج١، ص٢٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٩٠.

<sup>(</sup>ئ) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، ص١٧٥.

<sup>(°)</sup> الكفوى، **الكليات**، ص١٧٦-١٨٧.

٣- في الاصطلاح القرآني: وردت مادة "أمن (١)" في القرآن الكريم ثمانئة وتسعاً وسبعين مرة موزعة على العهدين: المكي والمدني، ووردت في العهد المكي ما يزيد على شمسمائة مرة وفي العهد المدني ما يزيد على شمسمائة مرة.

وجاءت الألفاظ كالآي: (أمِنَ، أَمْنتُكُم، أَمِنتُمْ، أَمِنتُمْ، أَمِنتُمْ، أَمْنتُكُم، تَأْمَنا، آمَنتُمْ، آمِنتُمْ، آمُنتُمْ، آمِنتُمْ، آمِنتُمْ، آمِنتُمْ، آمُونِمْ، آمُونِمْ، آمُونِمْ، آمِنتُمْ، آمِنتُمْ، آمُونِمْ، آمُونُمْ، آمُونُمُ آمُونُمْ، آمُونُمُ آمُونُمْ، آمُونُمُ آم

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة أمن:

يتضح من خلال الرصد السابق ورود مادة أمن بالعهدين المكي والمدي، وكان ورودها في العهد المدي أكثر، غير أن مشتقات لفظ الأمانة جاء في إحدى وثلاثين موضعاً، منها إحدى وعشرين آية مكية، وعشر آيات مدنية؛ لعل في ذلك إشارة إلى حمل المؤمنين الأمانة والحفاظ عليها فالمجتمع المديي بطبيعة أفراده امتثال ما أمر الله عز وجل به واحتناب نواهيه وهم الأكثر في الحفاظ على الأمانة فكانت الحاجة إلى تذكيرهم كها أقل من المجتمع المكي الذي كانت تضيع به الأمانات وقل فيه تحمل المسؤليات. وورد لفظ الأمانة بصيغة الأمر، والماضي والمضارع، والاسم المفرد للمذكر والمؤنث، والجمع.

كما يشترك تعريف الأمانة في الاصطلاح القرآني مع التعريفين اللغوي والاصطلاحي أنه: ما يضاد الخيانة والخوف، وما يحفظ ويصان، غير أن المعنى في الاصطلاح القرآبي جاء أكثر تحديداً وتفصيلاً.

<sup>(</sup>١) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، مادة أمن.

قال صاحب البصائر: وردت الأمانة في القرآن الكريم على خمسة أوجه: الخيانة في الدين والديانة، والمال والنعمة، والشرع والسنة، والخيانة بمعنى الزبى، ونقض العهد والبيعة. وهي بمعنى الفرائض، والعفة، والصيانة (۱)، فبذلك تشمل معاني الفرائض والعبادات، والوديعة والمحفوظات، والعفة والطهارات، والراحة والسعادات.

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الأمانة لدى الإنسان.

اعتنى القرآن الكريم بقيمة الأمانة عناية خاصة، لما لها من مكانة عالية في عالم الأخلاق؛ ففيها يعطى كل ذي حق حقه، من غير حرج ولا مشقة، وهي التي تجعل علاقات البشر تحكمها أصول ثابتة، وجذور راسخة، وتنشر الحب والمودة والتآلف بين قلوب البشر. وتنوعت منهجية القرآن الكريم في عرض قيمة الأمانة والدفاع عنها من خلال أسلوب الأمر والترغيب بها والنهى والترهيب عن ضدها.

<sup>(</sup>۱) الفيروزآبادي، ا**لبصائر**، ج۲، ص۲۰۱، بتصرف يسير.

تنهى هذه الآية الكريمة المؤمنين عن حيانة الدين، وذلك بأن لا يقصروا بواجباتهم الدينية التي أؤتمنوا عليها، وأن يحافظوا عليها، فلا يصبحوا بعد ذلك خائنين لله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم و خائنين لأماناتهم التي أؤتمنوا عليها.

والأمانة من أهم الصفات التي كان يتحلى بها الأنبياء عليهم السلام، فهم أمناء على ما أمنهم به خالقهم سبحانه وتعالى، وحريصون على هداية أقوامهم بكل ما تحمله الأمانة من معنى، حيث أشار القرآن الكريم في عدة مواضع بأن الأمانة من صفاقم عليهم السلام، فقد حاء في سورة الشعراء وصف نوح عليه السلام، وهود عليه السلام، وصالح عليه السلام، ولوط عليه السلام، وشعيب عليه السلام بالرسول الأمين، قال تعالى: ﴿ إِنّي عليه السلام، ولوط عليه السلام، وشعيب عليه السلام بالرسول الأمين، قال تعالى: ﴿ إِنّي رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾ (الشعراء: ١٢٥) – (الشعراء: ١٢٥) – (الشعراء: ١٢٥) – (الشعراء: وكان النبي – صلى الله عليه وسلم – المثل الأعلى للأمانة؛ حيث كان لقبه الصادق الأمين، يؤدي الأمانات إلى أهلها، ويحكم بينهم بالعدل والإحسان، ويحفظ أمانات المسلمين وغيرهم. كما نسبت الأمانة للملائكة عليهم السلام؛ حيث قال تعالى واصفاً حبريل عليه السلام بالأمين: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُحُ ٱلْآمِينُ ﴾ (الشعراء: حيث قال تعالى واصفاً حبريل عليه السلام أميناً لأنه مؤتمن على وحيه لأنبيائه (۱).

قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبَيْنَ ٱن كَيْمِلْنَهَا وَآلَهُ وَمُلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (الأحزاب: ٧٢) ومعنى يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (الأحزاب: ٧٢) ومعنى الأمانة: "العقل، وهو صحيح فإن العقل هو الذي بحصوله يتحصل معرفة التوحيد، وتجري العدالة وتعلم حروف التهجي، بل بحصوله تعلم كل ما في طوق البشر تعلمه، وفعل ما في طوقهم من الجميل فعله، وبه فضل على كثير ممن خلقه (٢)". وفي الأمانة تحفظ جميع الأمور ألا وأهمها ديننا الحنيف؛ فكل شخص مسؤول عن حمل أمانة دينه. وبين تبارك وتعالى جزاء المؤمنين الذين يحفظون أمانات دينهم ودنياهم، ويراعون حقوق تبارك وتعالى جزاء المؤمنين الذين يحفظون أمانات دينهم ودنياهم، ويراعون حقوق

<sup>(</sup>۱) القِنَّوجي، محمد صديق خان، فتحُ البيان في مقاصد القرآن، ج٩، ص٤١٧، بتصرف يسير.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٩٠.

غيرهم أن لهم حنات الفردوس حالدين فيها حزاء بما كانوا يعملون، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلْأَمَنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴿ أُولَكِيكَ هُمُ الْوَرِثُونَ ﴿ اللَّهِ مَنونَ اللَّهُ مَنْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨ – المؤمنون: ٨ – ١).

قال تعالى: ﴿ قَالَتَ إِحْدَنَهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۖ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِي صاحب ٱلْأَمِينُ ﴾ (القصص: ٢٦)، تبين هذه الآية الكريمة خيرية اختيار الشخص القوي صاحب العفة والصيانة، والمحافظ على الأمانات على غيره من الأشخاص. والأمانة قد تدخل في جميع المحالات، فعلى سبيل المثال لا الحصر، يجب على الإنسان أن يكون أميناً في دينه، ومع خالقه سبحانه وتعالى، وأن يكون أميناً مع نفسه، ومع غيره، ويكون أميناً على كل ما أؤتمن عليه؛ فيكون من لديه العلم أميناً على علمه حيث يعمل به ويوصله إلى غيره، ويكون من لديه العمل أميناً على عمله بأن يؤديه على أكمل وحه.

ولقد أقسم تعالى في سورة التين بالبلد الأمين-مكة المكرمة (١)-، قال تعالى: ﴿ وَهَذَا ٱلْبِكِدِ ٱلْأَمِينِ ﴿ كَا لَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُويمِ ﴾ (التين: ٣ - ٤)، ففي هذا البلد الكريم تقع أطهر بقاع الأرض، يقع المسجد الحرام الذي يتوافد إليه جميع المسلمين من مختلف الدول، ومختلف القارات جميعهم احتمعوا لقضاء مناسكهم، وفيه الراحة لجميعهم، والأمن والآمان، والراحة والاطمئنان، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِعَمَ مُصَلّى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِعَم وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِي لِلطّابِفِينَ وَٱلمُّكِونِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلشُّجُودِ ﴾ (البقرة: ١٢٥).

<sup>(</sup>۱) رشید رضا، تفسیر المنار، ج۹، ص۳۰۳، وابن عاشور، التحریر والتنویر، ج۳۰، ص۶۲۲.

القيمة الثالثة: الوفاء. أو لاً: تعريف الوفاء.

1- في اللغة: أصل الوفاء في اللغة من خلال النظر في كتب اللغة قائم على الحروف الثلاثة: الواو، والفاء، والياء المقصورة، وجاء بمعنى ما يضاد الغدر، وبمعنى تمام الشيء وكثرته، كما جاء بمعنى الإشراف، وإعطاء الحق؛ حيث جاء في كتب اللغة أن الْوفاء: "ضد الغدر، يقال: وفي بعهده وفاء. ووفي الشيء يفي بالكسر وُفياً على فُعول أي تم وكثر. وأوفي على الشيء أشرف، وأوفاه حقه ووفاه توفية بمعنى، أي أعطاه وافياً. واستوفى حقه وتوفاه بمعنى. وتوفاه الله أي: قبض روحه. والوفاة: الموت. ووافي فلان أتى، وتوافى القوم تتاموا (١٠)". والوَفِيُّ: "الذي يعطى الحق ويأخذ الحق(٢).

Y- في الاصطلاح: بالنظر إلى المعنى اللغوي يتضح أن الوفاء يلتقي مع المعنى الاصطلاحي، حيث يعرف في الاصطلاح أنه: "ملازمة طريق المواساة، ومحافظة عهود الخلطاء (٣)"، وهو: "القيام بمقتضى العهد (٤)"، والوافي: "الذي بلغ التمام (٥)".

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح، ج٦، ص٢٥٢٦.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، لسان العرب، ج۱۰، ص۳۹۹-۲۰۱، بتصرف يسير.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الجرجاني، **التعريفات**، ص**۲٥٣**.

<sup>(</sup>٤) الكفوي، الكليات، ص٢٠٩.

<sup>(°)</sup> الأصفهاني، المفردات، ص٨٧٨.

<sup>(</sup>٢) عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم، مادة و ف ى.

### ملاحظات حول الاصطلاح القرآني لمادة وفي:

من خلال الرصد السابق ممكن التماس الملامح التي منها ورود مادة وفى في العهدين المكي والمدني على نحو متساوي، وورودها بصيغة الأمر، والماضي والمضارع، والجمع للمخاطب والغائب؛ لما في ذلك دلالة أن الوفاء من أجل القيم الأخلاقية التي ينبغى أن يتحلى بها الجماعة.

### ثانياً: منهاج القرآن الكريم في بناء قيمة الوفاء لدى الإنسان.

الوفاء من أهم القيم الأخلاقية التي تبني الإنسان والمجتمع، والتي تستقر فيه الأوضاع الدولية-سياسية، واقتصادية، واجتماعية-، وتعزز التعاون والتكافل، وتؤدي به إلى الاحترام المتبادل؛ حيث يعتبر الوفاء أساس كرامة الإنسان في هذه الحياة. والوفاء من الأخلاق الرئيسة التي متى وجدت بالإنسان استطاع من خلالها أن يتحلى بباقي القيم الأخلاقية الأخرى؛ فالوفاء وثيق الأخلاقية الأخرى، ومتى فُقِدت تعذرت بقية القيم الأخلاقية الأخرى؛ فالوفاء وثيق الصلة بجميع القيم الأخلاقية؛ فجميع الأوامر والنواهي الربانية، والمبادىء الأخلاقية التي جاءت في كتاب الله سبحانه وتعالى تعتبر عهوداً بين الخالق وعبده، وبين العبد مع نفسه، وبين العبد مع غيره من العباد، وهذه العهود يجب الوفاء بها وعدم نقضها. ولذلك جاء المنهاج القرآني ليركز الضوء على هذه القيمة التي قد ترفع الإنسان المتمسك بها نحو الجمال، وتظل المبتعد عنها أشد الضلال. فالمتدبر في آيات الذكر الحكيم يرى عمق اهتمام القرآن الكريم بالوفاء في أغلب سوره المكية والمدنية، حيث فرضه الله سبحانه وتعالى، ومن وتعالى على العبد، وأمر به، وأكد على أهميته، وبين أنه من صفاته سبحانه وتعالى، ومن

٨٤

<sup>(</sup>۱) الفيروز آبادي، **البصائر**، ج٥، ص٢٤٤-٢٤٥، بتصرف.

صفات الأنبياء عليهم السلام، ومن صفات المؤمنين، ووضح حسن جزاء الموفي بعهده، وعاقبة الناقض عهده، وأولى المتعهد المسؤلية الكاملة لما تعهد به، قال تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ وَالْعَهْدِ إِلَّا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

احتوى القرآن الكريم على العديد من الأوامر الإلهية التي تأمر بالوفاء، وتعددت الصيغ حتى اشتملت الأمر بالوفاء لكل ما هو مادي محسوس كالكيل والميزان، والأمر بالوفاء لكل ما هو معنوي عاطفي كالعقود والمعاهدات، كما جاءت الأوامر بصورة صريحة، منها، قوله تعالى: ﴿ وَيَنَقُومِ أَوْفُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ ۖ وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (هود: ٨٥)، تشير هذه الآيات الكريمة إلى الأمر بالوفاء في الكيل والميزان الذي يجلب الخير لصاحبه ولجميع الناس من حوله، وعدم ظلم الناس بنقض الوفاء في المقياس مما قد يؤدي إلى إهدار حقوق الناس، وانتشار الفساد بينهم، فتقع الخسارة لجميعهم. وقال تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُوأُ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٢)، تكرر الأمر بالوفاء في هذه الآية الكريمة؛ حيث جاء الأمر بالوفاء بالكيل والميزان بالحق وبالعدل في الأقوال والأفعال، فالله سبحانه وتعالى لا يكلف نفساً إلا وسعها، كما جاء الأمر بالوفاء بعهد الله سبحانه وتعالى وذلك بامتثال ما أمر به سبحانه وتعالى، واحتناب ما نهى عنه سبحانه وتعالى، ومن الآيات التي تأمر بالوفاء بالعبادات، قوله تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدتُّمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ (النحل: ٩١). كما أمر سبحانه وتعالى بني إسرائيل أن يذكروا نعمة الله عز وجل عليهم، وأن يوفوا بعهده سبحانه وتعالى؛ فهو عز وجل يوفي بعهده الذي يعهدهم إياه سبحانه وتعالى العزيز الحكيم، قال تعالى: ﴿ يَنَبَنِي إِسْرَءِ بِلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِيِّ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي ٓ أُوفِ

بِعَهْدِكُمْ ﴾ (البقرة: ٤٠). وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱوَفُواْ اِلْكَمُقُودِ ﴾ (المائدة: ١)، يقول ابن العربي: " لا يجب الوفاء بشيء أكثر مما يجب الوفاء باليمين، وكيف لا يجب الوفاء به وهو عقد أكد باسم الله سبحانه (١)"، كما من واحب المسلمين أن يوفوا بجميع عقود المعاملات، كعقود المبايعات، وعقود النكاح، وغيرها.

هذا، ويكفي الموفي بالعهد شرفاً أنه قد تحلى بصفة وصف بما الله سبحانه وتعالى نفسه في كتابه الكريم حيث قال تعالى للمؤمنين الذين يعملون الصالحات ويجتنبون المنهيات بأنه سبحانه وتعالى سيوفيهم أجورهم التي عهدهم بها، حيث تبارك وتعالى لا يرضى بالظلم ولا يحب الظالمين الذين ينقضون عهودهم، قال تعالى: ﴿ وَأُمَّا ٱلَّذِينَ عَرْضَى بالظلم ولا يحب الظالمين الذين ينقضون عهودهم، قال تعالى: ﴿ وَأُمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمَولُوا الصَكلِحَتِ فَيُوفِيهِم أَجُورَهُم الله لا يُحِبُ ٱلطّلِمِينَ ﴾ (آل عمران:٧٥)، وقال تعالى: ﴿ وَوُفِيّيتُ حَكُلُ نَفْسٍ مَا حَسَبَتُ وَهُمْ لَا عَملت من غير ظلم، فهو عز وحل عليم بما يفعله كل إنسان، قال تعالى: ﴿ وَوُفِيّيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ طَلَم، فهو عز وحل عليم بما يفعله كل إنسان، قال تعالى: ﴿ وَوُفِيّيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ طَلَم، فهو عز وحل عليم بما يفعله كل إنسان، قال تعالى: ﴿ وَوُفِيّيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُوا عَلَم عَمْ الزمر:٧٠).

والوفاء من صفات الأنبياء عليهم السلام، فهم صفوة الصفوة يتحلون بأعلى القيم الأخلاقية وأكلمها، وضرب القرآن الكريم في إبراهيم عليه السلام أروع مثال في الوفاء، حتى وصفه سبحانه وتعالى بالوفي، فيه قوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى ﴾ (النجم: ٣٧). كما وصف يوسف عليه السلام نفسه بالوفاء، في قوله تعالى: ﴿ أَلَا تَرُونَ أَنِي المُنزِلِينَ ﴾ (يوسف: ٥٩)، يقول صاحب الظلال: وهذه الجملة كناية عن وعد يوسف عليه السلام أن يوفي لإخوته الكيل ويكرم ضيافتهم إن أتوا

<sup>(</sup>۱) ابن العربي، أحكام القرآن، ج٢، ص١١.

بأحيهم (١)، حيث الوفاء من صفات الأنبياء عليهم السلام، والكرم هم أهله؛ فلذلك أخبرهم يوسف عليه السلام أنه يوفي الكيل. كما جاء في القرآن الكريم أن من صفات المؤمنين الوفاء بالعهد وعدم نقض الميثاق ابتغاء مرضات الله سبحانه وتعالى وحشية من عقوبته، قال تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ, مُسْتَطِيرًا ﴾ (الإنسان: ٧).

فبالوفاء تتقوى علاقات الفرد بالمجتمع خصوصاً، وعلاقات المجتمع بغيره من المجتمعات عموماً؛ حيث تصبح الدول أكثر ترابطاً وتعاوناً فيما بينها، وأكثر تبادلاً سياسياً واقتصادياً واجتماعياً من خلال الوفاء الذي يحدد القواعد العامة التي يسير عليها الحكام، والأساس الذي تبنى عليه الدول في تحديد علاقتها مع غيرها من الدول، "فليعلم الملك أن من قواعد دولته الوفاء بعهوده فإن الغدر قبيح وهو بالملوك أقبح ومضر وهو بالملوك أضر؛ لأن من لم يوثق منه بالوفاء على بذله و لم يتحقق منه تصديق قوله بفعله، ووسم بنقض العقود، ونكث العهود؛ قل الركون إليه، وكثر النفور منه وعنه (٢)"؛ حيث الغدر بالعهود، والنقض بالعقود، يقتضي هدم علاقات الحاكم مع شعبه، وعلاقاته مع غيره من الدول.

كما بين القرآن الكريم ما يترتب على الوفاء بالعهد من حزاء، حيث قال تعالى: ﴿ بَكِنَ مَنَ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (آل عمران: ٧٦)، فبحب الله عز وحل يظفر العبد بخيري الدنيا والآخرة. وقال تعالى: ﴿ وَمَنَ أَوْفَ بِعَهْدِهِ عِمْ مِنِ اللّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلّذِى بَايَعَتُم بِهِ وَذَلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (التوبة: مرب اللّه فأستَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلّذِى بَايَعَتُم بِهِ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (التوبة: ١١١)، نجد في هذه الآية الكريمة البشارة بالفوز العظيم في الدنيا والآخرة للموفي بعهده في البيع والشراء، وسائر المعاملات. كما أن الوفاء يمنح صاحبه الثقة بالنفس، وهذا بلا شك ما ينبغي أن يكون عليه جميع المسلمين، حيث يكونون محل الثقة لجميع الناس في مختلف المعاملات، مع جميع العلاقات. هذا، ووعد الله سبحانه وتعالى من أوفى بعهده أن

<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج١٣، ص١٣، بتصرف يسير.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الماوردي، تسهيل النظر، ص١١٦–١١٧.

له أجرًا عظيمًا فَال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَلَهُ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (الفتح: ١٠). وكذلك وضح القرآن الكريم ما يترتب على من ينقض بعهده من حسارة وسوء حساب في الدنيا والآخرة، وأنه بذلك قد يدخل بصفات المنافقين والكافرين؛ حيث المؤمن لا ينقض عهده ويفي بوعده؛ فالإيمان يضاد الغدر والخيانة، قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ وَيَقَطّعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ الذي وَصُلَ وَيُفْسِدُونَ فَي الْأَرْضِ أَوْلَيْهِ كَ هُمُ الْخُسِرُونِ ﴾ (البقرة: ٢٧).

من خلال ما سبق يتضح منهجية القرآن في البناء الأخلاقي للإنسان توضيحاً وبياناً، وتوظيف وإمعان، لإظهار ضرورة التعاون والعفو والصفح بين الناس، والإصلاح بينهم؛ لينعم جميعهم بحياة يسودها الأمن والاستقرار، والإنتاج والازدهار، فبتقوية الروابط والعلاقات، تبنى المجتمعات. وفي بناء قيمة العدل، وإقامة القسط بين بني البشر، الآثار الحميدة في توطيد العلاقات، وبناء المجتمعات. والفرد إذا تأسس وفق المنهاج القرآني أصبح العدل سجية من سجاياه لا تنفصل عنه في جميع مجالات حياته، وبذلك يتحقق الأمن والاستقرار بين أفراد المجتمع القائم بالعدل الذي ينهض بحقوق الناس ولا يضيعها. كما بينت الآيات الكريمة ضرورة التزام المسلم الوفاء والأمانة التي تعتبر من أهم الأخلاق الإسلامية، ففي فقدان هذه القيم قد يفقد الإنسان معظم أخلاقه إن لم تكن جميعها؛ حيث بفقدالها يعيش الإنسان في حياته بلا أمانة لا مع العباد، ولا مع رب العباد، مما قد يترتب على ضياع المصالح وانتشار الفساد.

# المبحث الرابع:

### خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان.

المتدبر لكتاب الله حل في علاه يجد صفوة الفضائل الأخلاقية التي تبني الإنسان وأخلاقه، وتعزز إنسانيته وكرامته؛ حيث يخاطب القرآن الكريم النفس الإنسانية بما يجول في خفاياها خطاباً يصلح حالها ويسعدها، ويكون الخطاب من خلال أساليب متنوعة تجذب المتدبر والمتأمل في الآيات القرآنية؛ حيث يتفنن بأسلوب الأمر والنهي، والوعد والوعيد، والترغيب والترهيب، ووصف الجنة وماتحمله من نعيم دائم حزاءً لمستحقيها من أصحاب الأخلاق الحميدة، ويصف النار وما تحمله من عذاب سقيم لمن يستحقها من أصحاب الأخلاق الذميمة، وعبر القصة والمثل، والتقرير والتلقين من خلال أساليب الخطاب المتنوعة، والغوص في عالم الأخلاق الظاهرة والباطنة، والمقابلة والمزاوجة، والدعوة إلى المراقبة، والتنوع والشمول، واللين في النصح والقول. بالإضافة إلى ربط مكارم الأخلاق بالله حل في علاه، وبملائكته وكتبه ورسله عليهم السلام وبكل ما ارتفع في المقام. وكذلك من خلال لفت الأنظار إلى أسلوب الحوار، والتكرار، والتفنن بالاستفهام، وغيرها من الأساليب التي تؤخذ من خلالها بعض الخصائص:

### الخصيصة الأولى: تنوع أساليب الأمر بمكارم الأخلاق، والنهى عن سيئها.

تتنوع منهجية القرآن الكريم في الأمر بالأخلاق، فتارة تأتي بأمر صريح وإلزام واضح لقيمة معينة، والنهي عن ما يضادها، وتارة أخرى تأتي بأمر مقارب لتلك القيمة وبيان قيمتها وفضلها وأثرها على الإنسان وألها من صفات المؤمنين، فمثلاً جاء الأمر الصريح بالتعاون على البر والتقوى والنهي عن التعاون على الإثم والعدوان في قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَالنَّقُوكَ وَلَا نُعَاوَنُواْ عَلَى الْإِنْمِ وَالْمُدُونِ ﴾ (المائدة: ٢)، وجاءت آية أخرى تبين التعاون من صفات المؤمنين وتؤكد فضله وأثره عليهم، قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآ مُعْضَ يَأْمُنُونَ وَالْمُؤُمِنُونَ وَيَنْهُونَ عَنِ النَّالَةُ وَيُوتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَأُولَيَكَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَأُولَيَكَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنِينَ النَّهَ وَرَسُولُهُ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَيْكُونَ وَيُقَيمُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنِينَ النَّهَ وَرَسُولُهُ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُولُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّالَةُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَلَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَالْعُولَالَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَالَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّه

سَيَرَ حَمُهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ (التوبة: ٧١)، أي: "بعضهم يوالي بعضاً، فهم يد واحدة، يأمرون بالإيمان، وينهون عن الكفر (١٠)".

هذا، ويأتي التوحيه المباشر للقيم الأخلاقية، وذلك من خلال الإشارة إلى الأمر بوجوب التخلق بمكارم الأخلاق والنهي بالابتعاد عن مساوئها بشكل مباشر وصريح لا يحتاج إلى إعمال فكر وتكلف، بل يُدرك بكل سهولة ويسر، ومن الآيات التي تبين ذلك قوله تعالى: ﴿ فَ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ وَبِالْولِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ اللّه عالى: ﴿ فَ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ وَبِالْولِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ اللّه عالى: ﴿ فَ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ وَبِالْولِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمّا يَبْلُغُنَ عِندَكَ اللّه اللّه عند الله عنده الله المربعة الله وتعالى والإحسان إلى الوالدين بوضوح إعلاناً لقيمة هذا البر عند الله، فالرابطة الأولى بعد رابطة العقيدة هي رابطة الأسرة (٢).

الخصيصة الثانية: المزاوجة بين الترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، والثواب والعقاب.

يعتبر أسلوب الترغيب في الأخلاق الحسنة، والترهيب عن ضدها من أهم ما يمتاز به المنهاج القرآني، ويكون ذلك من خلال التأكيد أن الله سبحانه وتعالى يجازي من يتمسك بالأخلاق الحسنة ويثيب كل إنسان بعمله، ويجازي من يجحدها ويتمثل بما يضادها، "وقد تعددت في البيان القرآني صورة الزجر والوعيد والوعد والترغيب، وترمي كلها إلى إشعار الإنسان بمقدار ما تقتضيه خلافة الإنسان عن الله في الأرض من تحقيق مكارم الأخلاق (""". قال تعالى: ﴿ لِيَجْزِي الله الصّدِقِينَ بِصِدْقِهِم وَيُعَذِّبُ المُنكفِقِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِم إِنَّ الله كَانَ عَفُورًا رَحِيماً ﴾ (الأحزاب: ٢٤). وقال تعالى: ﴿ فَيُوبَ عَلَيْهِم وَلَا يَرْهُوه وُجُوههُم قَتَرٌ وَلا ذِلّة أُولَتَهِكَ أَصُعَبُ تعالى: ﴿ وَالْ يَرْهُقُ وُجُوههُمْ قَتَرٌ وَلا ذِلّة أُولَتَهِكَ أَصُعَبُ الله كان عَلْه وَبُوههُمْ قَتَرٌ وَلا ذِلّة أَوْلَتَهِكَ أَصُعَبُ

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، **زاد المسير**، ج۲، ص۲۷۷.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٤، ص٢٢٢١، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) عرجون، محمد الصادق، الموسوعة في سماحة الإسلام، ج١، ص١٩٩.

الْجُنَّةُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ (يونس: ٢٦)، ويتبعها قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ وَجُوهُهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (يونس: ٢٧)، فالآية الأولى تحمل وعداً النّيلِ مُظْلِمًا أَوْلَكِكَ أَصِّحَبُ ٱلنّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (يونس: ٢٧)، فالآية الأولى تحمل وعداً للذين أحسنوا بأن لهم الجزاء والثواب الحسن والخلود في الجنة، وفي المقابل يأتي الوعيد في الآية التي تليها للذين أساؤوا بأن لهم العذاب والعقاب لما قدمت أيديهم والخلود في النار، وفي هذا الصدد يقول محمد عبدالله دراز: يربط القرآن الكريم بين الفضيلة والسعادة، وبين الرذيلة والعقوبة، والفصل بين الأبرار والأشرار، تاركاً في ذلك الأثر العميق في نفوس العباد، موجها أنظارهم نحو الأخلاق الحميدة ذات الآثار المحيدة (١٠). ويقول ابن جزي: "تأمّل القرآن تجد الوعد مقرونا بالوعيد، قد ذكر أحدهما على إثر ذكر الآخر، ليجمع بين الترغيب والترهيب، وليتبين أحدهما بالآخر (٢٠)".

### الخصيصة الثالثة: إقناع العقل وإمتاع العاطفة.

<sup>(</sup>۱) دراز، **دستور الأخلاق**، ص۲۲۱، بتصرف.

<sup>(</sup>۲) ابن جزي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج١، ص١٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> دراز، نظرات في الإسلام (مقدمة البيومي)، ص ۲۰، بتصرف.

أَرْبَعِينَ لَيْدَا أَنْ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَنْرُونَ الْمُلْفِي فِي قَوْمَى وَأَصْلِحْ وَلَا تَنْبِعُ سَكِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (الأعراف: ١٤٢)، وتشير هذه الآية إلى قيمة الإصلاح من خلال قصة يقصها القرآن الكريم على القارىء، وتأتي آية أخرى تحرك العاطفة من خلال براهين وحجج تؤكد وجوب الإصلاح بين المؤمنين الذين تربطهم الإخوة الإسلامية، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤُمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَلِحُواْ بَيّنَ ٱخْوَيْكُمُ وَاتَّقُواْ ٱللّهَ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠). وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَا فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنّاسِ مِن صُلّ مَثْلُ وَكَانَ ٱلإِنسَانُ أَكُمُ تُو مَثُونَا فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنّاسِ مِن صُلّ مَثْلُ وَكَانَ ٱلإِنسَانُ أَكُمُ تُو مَثَلًا الذي كرسته لخدمة قضايا الإنسان: "لا يمكن أن تمارس حرية العقيدة بمعزل عن حرية العقل والرأي، فلا يكون الإنسان أن يجادل فيما لا يقتنع به ولا أن يسأل فيما لا يطمئن إليه (١٠)"، وجاء القرآن الكريم ليقنع العقل، ويمتع العاطفة دون إخلال حانب مقابل حانب آخر، بل جاء بشكل يدمج بين الشيئين ويظهر البلاغة القرآنية التي لا نظير لها.

### الخصيصة الرابعة: مخاطبة جميع الناس كل بقدره.

يخاطب المنهاج القرآني جميع الناس مخاطبة الخبير بشؤون حياتهم، فلا يقتصر على مخاطبة الخاصة دون مخاطبة الحاصة دون مخاطبة الخاصة. ومن تأمل آيات الكتاب الحكيم يرى التنوع في الخطاب لسلوك قيمة أحلاقية معينة، أو الابتعاد عن ضدها، ولا شك أن في ذلك التنوع والتوسع في الخطاب أهدافاً وأغراضاً أهمها شمولية الخطاب القرآني لجميع أحناس البشر وأصنافهم ليشمل في ذلك جميع حوانب الإنسان المختلفة مخاطب به العقل والعاطفة. ومن أنواع الخطاب القرآني خطاب العامة نحو قوله تعالى: ﴿ وَالشَّكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمُ إِنَيَاهُ تَعْبَدُون كَ ﴿ (البقرة: ١٧٢)، ومنها خطاب الخاصة كقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَكُوسَ يَ إِنِي آصَطَفَيْ تُكَ عَلَى النَّاسِ بِرسَلَتِي وَبِكَالَمِي فَضُدُّدُ مَا ءَاتَيْتُكُ وَكُن مِّن السَّرِين ﴾ (الأعراف: ١٤٤)، ومنها الخطاب الموجه لنوع فَضُدُّدُ مَا ءَاتَيْتُكُ وَكُن مِّن السَّرِين ﴾ (الأعراف: ١٤٤)، ومنها الخطاب الموجه لنوع

<sup>(</sup>١) بنت الشاطيء، عائشة عبدالرحمن، القرآن وقضايا الإنسان، ص١١٣.

واحد من البشر نحو قوله تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَهِ يِلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيَّ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي ٱلْذِي أَذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّذِيَّ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي آوُنُواْ نِعْمَدِي آوُنُوا نَعْمَدُي الْعَلَامُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ أُواْ نَعْمَدُي أَوْلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَعْمَالُوا لَيْ أَنْ أَوْلُوا لَكُولُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلُوا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَالْ

الخصيصة الخامسة: العناية بالأحلاق الباطنة والظاهرة.

لا يقتصر المنهاج القرآني على بيان أهمية الأحلاق الظاهرة وأثرها، أو بمعنى آخر الأخلاق المحسوسة التي يكون إدراكها من خلال تصرفات الإنسان وما يصدر عنه من أفعال أو أقوال، بل يغوص في عالم الأخلاق الباطنة التي لا يمكن إدراكها إلا في قرارة الشخص ذاته، ويتعمق في الأخلاق الغير محسوسة التي تحرك الأخلاق المادية وتضبطها، "الشخص ذاته، ويتعمق إلى الأخلاق يشتمل على التحلي بما ظهر منها ومابطن (۱۱۳) حيث "تمدف الأخلاق الإسلامية إلى أن تملك على المسلم قلبه، فيدفعه إليها إيمانه، ويزيده الالتزام بما إيمانًا، فمصدرها قبلي، وأصلها صلاح الباطن (۱۱). فقد يأمر القرآن الكريم الإنسان بأن يضبط أفعاله ويصحح أقواله من خلال ما ظهر من القيم الأخلاقية وما بطن، قال تعالى: ﴿ وَذَرُوا ظَلِهِ الْإِلْمَ مَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ الإستعداد الله التحلي بالأخلاق الفاضلة حتى تصل إلى أعلى الدرجات التي تبرهنها الأخلاق الظاهرة (۱۲۰). كما قال تعالى في إصلاح نفوس المؤمنين وقلوهم: ﴿ قَدُ أَفْلَحُ مَن زَكَنُها (١٠) الظاهرة (۲۰). كما قال تعالى في إصلاح نفوس المؤمنين وقلوهم: ﴿ قَدُ أَفْلَحُ مَن زَكَنُها (١٠) النوحيد، فإذا تمت استنارها صلحت الظواهر واستقامت على الطريق (١٤).".

<sup>(1)</sup> الأهدل، أحمد بن يوسف، الأخلاق الزكية في آداب الطالب المرضية، ص١٢٧.

<sup>(</sup>۲) الخزندار، أبو أسامة محمود محمد، هذه أخلاقنا عندما نكون مؤمنين حقاً، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) يالجن، مقداد، دور التربية الأخلاقية الإسلامية في بناء الفرد والمحتمع والحضارة الإنسانية، ص٢٧، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) علي، سعيد إسماعيل، القرآن الكريم رؤية تربوية، ص٤٠٢.

#### الخصيصة السادسة: مقابلة القيمة الحسنة بالقيمة السيئة.

يقابل المنهاج القرآبي القيمة الحسنة بما يضادها من القيم السيئة، ليظهر بعد ذلك الفرق الواضح بينهما، وما يترتب على الإنسان من أثر، على سبيل المثال قابل القرآن الكريم الصبر بالاستعجال: ﴿ فَأُصْبِرَكُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَهُمْ ﴾ (الأحقاف: ٣٥)، وقابل الشكر بالكفر: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَكُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: ٣)، وقابل الإصلاح بالإفساد في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ (الأعراف: ٥٦) يقول ابن كثير في تفسير هذه الآية الكريمة: "ينهي تعالى عن الإفساد في الأرض، وما أضره بعد الإصلاح! فإنه إذا كانت الأمور ماشية على السداد، ثم وقع الإفساد بعد ذلك، كان أضر ما يكون على العباد(١)". ومن خلال المقابلة والمقارنة في الأسلوب القرآني تظهر البلاغة القرآنية في أجمل صورها؛ حيث تعطى رونقاً ومتعةً. تلفت الأنظار وتبهر الأبصار، وتدفع الإنسان نحو تلك القيمة التي جاء أسلوب التقابل بينها وبين ما يضادها لتجعل القارىء يُدرك الآثار، دون شك أو إنكار، ولتوضح المعاني والأفكار، وتكشف الأسرار، وتؤكد الأخبار. فحين يتتبع القارىء قيمة معينة تتشكل لديه خلفية حول أهمية تلك القيمة وأثرها عليه وعلى غيره من الأفراد في الدنيا والآخرة، ثم يأتي أسلوب المقارنة بينها وبين ما يضادها لتؤكد الفكرة أو بمعنى آخر لتظهر الفرق الواضح الجلى بين من يتمسك بالقيمة الحسنة وبين من يتمثل بعكسها، حاثاً بذلك على مكارم الأخلاق وأجلها.

### الخصيصة السابعة: الدعوة إلى مراقبة الذات وتحكيم الضمير.

المتأمل في آيات الذكر الحكيم يرى التأكيد على دعوة الإنسان بأن يراقب ذاته وتصرفاته ويحكم ضميره في جميع الأحيان؛ حيث تضع الأخلاق القرآنية المسؤولية على عاتق كل فرد؛ فيتحمل مسؤولية أخلاقه التي سيحاسبه عليها الرقيب سبحانه وتعالى العالم بخفايا الذات وما تجول به من أسرار والخبير بظواهرها، قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ الْعَالَم بَخْفَايا الذَات وما تجول به من أسرار والخبير بظواهرها، قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص٤٢٩.

يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدُلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِهَا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (النساء: ٥٨ )، وفي هذه الآية الكريمة حاء الأمر بأداء الأمانات إلى الناس، والعدل بالحكم والمقياس خاتماً جل جلاله بمذه الآية بأنه يسمع الأقوال، ويبصر الأعمال؛ فهو الرقيب سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النساء: ١)، وهو العالم بما يجهر من الأقوال وما يبطن: ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُۥ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ (طه: ٧)، وليس غيره تعالى يعلم حائنة الأعين وما تخفي الصدور: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴾ (غافر: ١٩)، يقول النيسابوري في تفسير هذه الآية الكريمة: " إشارة إلى أنه عالم بجميع أفعال الجوارح، وفي قوله وما تخفى الصدور دلالة على أنه عالم بحميع أفعال القلوب(١)"، وهذه الخصيصة تدفع الإنسان إلى فعل الخيرات واجتناب المنكرات؛ حيث تشعر الإنسان بالمراقبة الدائمة من خالق السموات والأرض سبحانه وتعالى الحي القيوم؛ مما تجعله يضبط أحواله وجميع أفعاله الظاهرة والباطنة، فتحركه نحو الصلاح والفلاح وطريق النجاح. وتجعله يطمئن في حال المحن والشدة؛ فالله سبحانه وتعالى مطلع على حاله، خبير بمآله، يمده بالراحة والطمأنينة، والإصرار والعزيمة، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكَ ۖ وَسَبِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ (الطور: ٤٨)، فيكفى في ذلك الإنسان بأنه في عين العزيز القدير سبحانه وتعالى.

### الخصيصة الثامنة: تنوع المحالات الأخلاقية.

تتنوع مجالات الأحلاق في القرآن الكريم لتشمل الجانب الإنساني وهو الذي يرتبط بعلاقة الإنسان مع حالقه سبحانه وتعالى والتي تمارس من حلالها أركان الإسلام، والجانب الأسري الذي يحدد علاقة الإنسان بمحيط أسرته وأقاربه، والجانب الاجتماعي الذي يربط الإنسان مع الآخرين، والجانب الوطني الذي يحدد الضوابط الدولية بين الحكام والشعوب ويقوي العلاقات الدولية مع بعضها البعض، وسائر جوانب الحياة

<sup>(1)</sup> النيسابوري، غرائب القرآن، ج٦، ص٢٩.

المحتلفة. وجميع الجوانب تنشأ مجموعة من القيم والمبادىء الأحلاقية التي تركن إلى ومعتقداته، وتقوية علاقاته مع جميع من حوله، "فالقرآن الكريم هو كتاب الأحلاق ومعتقداته، وتقوية علاقاته مع جميع من حوله، "فالقرآن الكريم هو كتاب الأحلاق الأول، وهو الذي يهدي للتي هي أقوم، وحسن الحُلق من جملة ما يهدي إليه القرآن(")"، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيّّهُا اللّذِينَ ءَامَنُوا لاَ يَسْحَرُ قَوْمٌ مَن قَوْمٍ عَسَى آن يكُونُوا خَيَراً مِنْهُم وَلا نِسْكُم وَلا نِسْكُو وَلا نَنابرُوا بِالْأَلْقَدَبِ بِشَن الإِسْمُ الْفَسُوقُ بَعْدَ أَلْإِيمَنِ وَمَن لَم يَنبُ فَأُولَتِكَ هُم الطّلِمُون ﴾ (الحجرات: ١١)، تختصر هذه الآية الكريمة العديد من المجالات الأحلاقية في مختلف حوانب الحياة الإنسانية بين المؤمنين، السلوكية في معاملاته. وهو عالم نظيف المشاعر، مكفول الحرمات، مصون الغيبة والحضرة، لا يؤخذ فيه أحد بظنه، ولا تتبع فيه العورات، ولا يتعرض أمن الناس وكرامتهم وحريتهم فيه لأدني مساس (٣)". والقرآن الكريم حين يلقي الضوء على قيمة معينة يروم بذلك أهدافاً منها إصلاح نية الفاعل، أو تصحيح الفعل من خلال تلك معينة يروم بذلك أهدافاً منها إصلاح نية الفاعل، أو تصحيح الفعل من خلال تلك القيمة، وبمذا التنوع في بحال الأخلاق لتشمل جميع المجالات يستطيع الإنسان السير في هذه الحياة وفق مشيئة المنافرة وفق مشيئة الشخص ذاته لما يجه ويرضاه.

### الخصيصة التاسعة: مراعاة الفروق الفردية في اكتساب الأخلاق.

يراعي القرآن الكريم جميع الناس؛ حيث يوافق فهمهم ويلائم فطرقم ويناسب قدراقم، فيأتي بألفاظ وأساليب يدركها العلماء ويعرفها البسطاء. كما يأتي بما يلائم الفطرة التي فطر الناس عليها؛ فلا يأمر بالتزام قيمة أخلاقية إلا بما يستطيع عليه جميع البشر، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفُسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا البشر، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفُسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا البشر، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفُسًا إِلّا وُسْعَها لَها مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْها مَا البشر، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفُسًا إِلّا وُسْعَها لَه الله عن نوعية تلك

<sup>(1)</sup> الخراز، خالد بن جمعة، موسوعة الأخلاق، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج٦، ص٣٣٣٦.

الفروق سواء كانت فروقاً عقلية: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا ۖ أُولُواْ ٱلْأَلْبَكِ ﴾ (البقرة: ٢٦٩) يقول أبو زهرة: "المعطى للحكمة هو الله، ولكنه العليم بكل شيء يضع الأمور في مواضعها، فهو لا يعطيها إلا لمن يخلص قلبه، ويسلم وجهه، وإن كان كل شيء بمشيئته سبحانه، إنه على ما يشاء قدير(١)"، أم فروقاً جنسية، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَٰنَكُمْ مِّن ذَكَّرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآيِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَىٰكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ (الحجرات: ١٣ )، فالناس على الرغم من اشتراكهم في المعنى الإنساني إلا ألهم أفراد متمايزون، لكل فرد وجوده الخاص، وعالمه المتفرّد به، وعلى هذا المفهوم للإنسان، قامت أحكام الشريعة الإسلامية ومبادئها(٢)، يقول تعالى: ﴿ أَهُمَّ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ نَحُنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَأْ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتٍ ﴾ (الزحرف: ٣٢ ). ومراعاة الفروق الفردية لا شك أنها من أهم ما يضبط أخلاق الإنسان التي راعاها القرآن الكريم فتواصل مع كل شخص حسب قدرته واستعداده ووفق ما يناسبه، مما قد يؤدي إلى توجه الشخص نحو تلك القيمة التي أمر بها خالقه سبحانه وتعالى والتي تلاءم فطرته وطموحاته، وتتناسب مع مخيلته، وترتقى به نحو الأفضل، والابتعاد عن ما يضاد تلك القيمة المجلبة سوء العاقبة.

### الخصيصة العاشرة: التكامل والتعادل.

يتجلى في القرآن الكريم طابع التكامل في القيم الأخلاقية، لأن القيمة الأخلاقية الواحدة يجب على كل فرد أن يطبقها على مسار محدد (٢)، بالإضافة إلى توضيح إيجابيات تلك القيم، وبيان سلبياتها. كما حقق القرآن الكريم وضعية التعادل في ميزالها الذي كان يميل تارة إلى جانب وتارة أخرى إلى جانب آخر، ثم يدفعها كلها في اتجاه واحد، بحيث

<sup>(</sup>۱) أبو زهرة، **زهرة التفاسير**، ج٢، ص١٠١٠.

<sup>(</sup>۲) الخطيب، عبدالكريم يونس، التفسير القرآني للقرآن، ج٦، ص١٢١٩، بتصرف يسير.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> دراز، **دستور الأخلاق**، ص۳۸، بتصرف.

صار حديراً بأن ينسب له عن حق بحموع هذه الأحلاق (١) مستخدماً بذلك جميع الوسائل والأساليب المتنوعة التي تدرب الإنسان على سلوك قيمة معينة، وإلها إن لم تكن تحرك الأبدان وتوجهها بشكل مباشر فإنما توجه النفوس وتحركها تجاه تلك القيمة. كما راعى القرآن الكريم التوازن بين القيم الأخلاقية حتى لا تطغى قيمة على قيمة آخرى ولا يطغى حانب على الجانب الآخر فيحدث التقصير والاختلال لقيمة أو حانب؛ مما قد يؤثر بعد ذلك في مسيرة الحياة الإنسانية، فجاءت العناية الإلهية لتنهض بالإنسان من خلال تحقيق التوازن الدقيق في جميع بحالات الحياة من خلال تزكية الإنسان بالقيم الأخلاقية جميعها؛ حيث يصوغ القرآن الكريم الإنسان المتوازن الصالح الذي يتحلى بمكارم الأخلاق الموزونة التي لا تعارض بين حوانبها، ويكون التركيز عليها جميعاً تاركاً التطبيق على الإنسان كل على حسب قدرته واستطاعته دون إهمال بعضها مقابل البعض الآخر. وقيل: "إن الأخلاق مواهب وحظوظ، وليست بالتربية. وإن التربية ربما عادت على صاحبها بالخذلان، وكانت كالدواء لم يصادف محله فأودى بمتناوله وأورده مورد الملكة (٢)"، وهذا القول لا يصح؛ حيث تتقوى الأخلاق بممارسة الإنسان لها بشكل مستمر، وللتربية الصحيحة المستنبطة من المنهاج القرآني الأثر البالغ في سلوك الفرد وأخلاقه حتى يصبح الخلق الحسن بعد ذلك سجية وطبع في الإنسان.

#### الخصيصة الحادية عشرة: تأكيد أهمية الدعاء لاكتساب مكارم الأخلاق.

يشير القرآن الكريم إلى أهمية الدعاء في اكتساب مكارم الأخلاق والابتعاد عن مساوئها؛ فقد أرشدنا الخالق سبحانه وتعالى في فاتحة كتابه إلى ذلك في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا الْفَرْعُ عَلَيْنَا صَبْرًا وقال تعالى: ﴿ رَبُّنَا الْفَرْعُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَقَالَ تعالى: ﴿ رَبُّنَا اللَّهُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَقَالَ تَعالَى: ﴿ رَبُّنَا اللَّهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ اللَّهُ أَلْقُومِ الْكَوْمِ اللَّهِ أُولُو العزم من الرسل؛ حيث واحب المسلم التوجه بالدعاء إلى خالقه كما توجه إليه أولو العزم من الرسل؛ حيث

<sup>(</sup>۱) دراز، دستور الأحلاق، ص۸-۹، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) رشید رضا، مجلة المنار، ج۱، ص٥٦.

يساهم الدعاء في إصلاح النفس من الأخلاق الذميمة قال تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا وَٱجۡنُبۡنِي وَبَغِيَ أَن نَعۡبُدَ ٱلْأَصۡنَامَ ﴾ (إبراهيم: ٣٥).

كما أمر سبحانه وتعالى بدعائه لاكتساب الأخلاق الحسنة في قوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدۡخِلۡنِي مُدۡخَلَ صِدۡقِ وَأَخۡرِجۡنِي مُغۡرَجَ صِدۡقِ وَٱجۡعَل لِّي مِن لَّدُنكَ سُلُطُـنَا نُصِيرًا ﴾ (الإسراء: ٨٠). والإنسان حين يتمسك بقيمة معينة ويعمل الخير عليه أن يرجوا الله سبحانه وتعالى أن يتقبلها قبولاً حسناً، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (البقرة: ١٢٧) تبين الآية الكريمة "تلك الدعوات الخاشعات التي كان إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام يتضرعان بها إلى خالقهما وهما يقومان بهذا العمل الجليل(١)". وإذا تمثل الإنسان بقيمة سيئة عليه أن يدعو الله سبحانه وتعالى أن يغفر له ويتوب عليه، قال تعالى: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا ٓ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (الأعراف: ٢٣)، ودعاء الله جل في علاه ومناجاته في جميع الأحيان ومختلف الأحوال، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴾ (غافر: ٦٠) يقول ابن عطية في فضل هذه الآية بأنها: " آية تفضل ونعمة ووعد لأمة محمد -صلى الله عليه وسلم- بالإجابة عند الدعاء، وهذا الوعد مقيد بشرط المشيئة لمن شاء تعالى، لا أن الاستجابة عليه حتم لكل داع(٢)"، فبالدعاء قد تتفتح أبواب السماء، ولا تنقطع الأرجاء، فيناجي العبد ربه في الخفاء، وفي السراء والضراء، يبتغي حسن الجزاء.

### الخصيصة الثانية عشرة: اللين في النصح والإرشاد.

المتأمل في كتاب الله سبحانه وتعالى يرى اللين في النصح والرفق في الإرشاد؛ حيث يشير الخالق جل في علاه إلى القيم الأخلاقية بعطف يستجيش النفوس، ويأسر

<sup>(1)</sup> الطنطاوي، التفسير الوسيط، ج١، ص٣١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز، ج٤، ص٦٦٥.

القلوب، مصرفاً بذلك عباده عن أسلوب الغلظة والشدة التي تؤدي إلى النفور والفرقة، يبين ذلك قوله تعالى: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَانَفَضُواْ مِنْ حَوْلِكٌ فَاعَفُ عَنْهُم وَاسْتَغْفِر لَهُم وَشَاوِرَهُم فِي اللّمَ مِنْ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِينَ ﴾ (آل عمران: ١٥٩) هذه الآية صريحة الدلالة في الدعوة إلى إنَّ اللّه يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِينَ ﴾ (آل عمران: ١٥٩) هذه الآية صريحة الدلالة في الدعوة إلى الشاعة الرحمة والمودة بين المسلمين، والتزام مبدأ الشورى بينهم لما يحقق من ذلك من تآلف وتكاتف. وقال تعالى: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللّهِ كَمْهَ وَالْمَوْعِظَةِ الْخُسَنَةِ وَكُنْتُ اللّه وَاللّه الله والله الله والمحلوقة التي هي أحسن طرق ويَحْد لَهُم بِألِقِي واللّهِ من غير فظاظة أو بما يوقظ القلوب ويعظ النفوس ويجلو العقول والجدال إنما يكون بالرفق واللين، والدعوة إلى سبيل الله قوامها المحمة والموعظة الحسنة والجدال الحسن الذي لا يعقبه سوء ولا محن.

الخصيصة الثالثة عشرة: ربط الأخلاق الحسنة بالله عز وجل وبالإيمان به.

<sup>(</sup>۱) النسفى، مدارك التنزيل، ج٢، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٤، ص٣٠٥.

من صفات المؤمنين التحلي بها، والعمل عليها في جميع شؤون حياتهم؛ حيث يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَوةٌ فَأَصَلِحُواً بَيْنَ آخَويَكُو وَاتَّقُوا ٱللّهَ لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠)، كما يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَمَّ لَمْ يَرْقَابُوا وَجَنهدُوا بِاللّهِ مَوانفُسِهم وَأَنفُسِهم وَأَنفُسُهم وَأَنفُونَ اللّه وباليوم الآخر(١٠) وتحقيق الأخلاق الفاضلة المطلقة تحقيقاً فعلياً مستمرًا، يكون نتيجة الإيمان بالله وباليوم الآخر(١٠) وحيث الأخلاق كل منهما يقوي الآخر ويهذبه، وكلما صحت عقيدة الإيمان للإنسان فالإيمان والأحلاق كل منهما يقوي الآخر ويهذبه، وكلما صحت عقيدة الإيمان للإنسان وحود الإنسان، قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَّما خَلَقْنَكُم عَبَثُكُم عَبَثُكُم عَبَثُكُم المحبة الإيمان وجعله أساس وحود الإنسان، قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَّما خَلَقْنكُم عَبَثُكُم عَبَثُكُم عَبَثُكُم وباطلاً؟ كلا، بل خلقناكم وخود الإنسان، قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَّما خَلَقْنكُم عَبَثُكُم عَبَثُكُم وباطلاً؟ كلا، بل خلقناكم لنبذبكم ونعلمكم، لترتقوا إلى عالم أرقى مما أنتم فيه (٢٠)"، وبالعقيدة الصحيحة يتحقق الإيمان وتنبثق الأخلاق الحميدة لأن حوهر الأخلاق إنما أساسه العقيدة، وبالإيمان تسمو الأعلاق ويتحقق للنفس الاتساق، يقول الغزالي: "الإيمان القوي يلد الخلق القوي حتماً، وأفيار الأخلاق ورتحقق للنفس الاتساق، يقول الغزالي: "الإيمان القوي يلد الخلق القوي حتماً،

الخصيصة الرابعة عشرة: ربط القيم بالملائكة والكتب والأنبياء عليهم السلام.

ربط القرآن الكريم الأخلاق الحسنة بملائكة الرحمان، وبكتب المنان، وبالأنبياء عليهم السلام، قال تعالى في وصف الملائكة عليهم السلام بالكرم: ﴿ كِرَامًا كَنْبِينَ ﴾ (الانفطار: ١١)، وهم الذين لا يعصون أمر الله سبحانه وتعالى ويفعلون ما يُؤْمَرون، وهم "الملائكة يقعدون عن يمين الإنسان ويساره، فيكتبون ما عليه وله (٥٠)".

<sup>(</sup>١) النحلاوي، عبدالرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمحتمع، ص٨٣، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي، ج١، ص١٣٤.

<sup>(</sup>T) المراغي، تفسير المراغي، ج١٨، ص٦٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> الغزالي، **حلق المسلم**، ص١٣.

<sup>(°)</sup> السمعاني، تفسير القرآن، ج٦، ص١٧٥.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُوْ وَأَهْلِيكُوْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (التحريم: ٦)، ويسبحون بحمد الله سبحانه وتعالى ويستغفرونه، قال تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتَ كَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِرَةِهِمَ ﴾ (الزمر: ٧٥). وقال تعالى في وصف كتبه: ﴿ فِي صُحْفِ مُكَرَّمَةِ ﴾ (الواقعة: ٧٧). وقال صُحُفِ مُكرَّمَةِ ﴾ (الواقعة: ٧٧). وقال تعالى في وصف أنبيائه عليهم السلام: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ حَلِيمٌ ﴾ (الدحان: ١١٤)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ حَلِيمٌ ﴾ (الدحان: ١١٥)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ حَلِيمٌ ﴾ (الدحان: ٢١)، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ مَنْ حَمَلُنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ وَلَمُ وَمَوْلُ كَرِيمٌ ﴾ (الدحان: ٢٠)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ هُوَلَا اللهُ اللهِ عليهم السلام: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَا أَنْهُ كُورًا ﴾ (الدحان: ٢٠)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ هُو لَمَا مَنَ مُنْ حَمَلُنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ (الدحان: ٢٠)، وقال وغيرها من الآيات التي تؤكد أن مكارم الأحلاق وأتمها شأن الأنبياء عليهم السلام.

## الخصيصة الخامسة عشرة: ربط مكارم الأخلاق بالمقامات الشريفة والرفيعة.

اشتملت الآيات القرآنية بما يربط الأخلاق الحسنة بالمقامات الشريفة والرتب العالية، على سبيل المثال لا الحصر أضاف المنهاج صفة الكرم إلى المقام العالي، والرزق الغالي، والأجر المنالي، قال تعالى: ﴿ وَرِزْقُ حَرِيمٌ ﴾ (الأنفال: ٤)، وقال تعالى: ﴿ وَأَجْرِ حَرِيمٍ ﴾ (الأنفال: ٤)، وقال تعالى: ﴿ وَأَجْرِ حَرِيمٍ ﴾ (يس: ١١). وقال تعالى في وصف نعيم الجنة: ﴿ فِيهِنَ خَيْرَتُ حَسَانُ ﴾ (الرحمن: ٧٠)، وقال تعالى: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي عِسَانُ ﴾ (الرحمن: ٧٠)، وقال تعالى: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُصْرٍ وَعَبْقَرِي عِسَانُ ﴾ (الرحمن: ٧٠)، كما قال سبحانه وتعالى للذين أحسنوا وعملوا الصالحات أنه عز وحل سيجازيهم بالثواب الحسن، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ عِندَهُ حُسَنُ ٱلتّوابِ ﴾ (آل عمران: ٩٥).

#### الخصيصة السادسة عشرة: برهنة التوبة بالقيم الأخلاقية.

وذلك من خلال تأكيد القرآن الكريم على القيم الأخلاقية باعتبارها دليلاً على صدق توبة العبد؛ حيث أخبرنا الله سبحانه وتعالى بأنه الغفور الرحيم الذي يغفر لمن

يتوب من عباده ويتبع توبته بالأعمال المجيدة والقيم الحميدة، فتتبدل السيئات إلى حسنات بإذنه سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصَّلَحَ فَإِنَّ ٱللّهَ يَمُونُ رَحِيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٩)، قال الرازي: "المراد من قوله تعالى (وأصلح): أي يتوب بنية صالحة صادقة وعزيمة صحيحة خالية عن سائر الأغراض (۱۱)"، ويتبع ذلك الأعمال الصالحة؛ فالإنسان عندما يسعى لإزالة مشاعر الإثم وتأنيب الضمير، ويعزم على عدم تكرار الفعل المذنب، ويصحح تفكيره، إنما يجب عليه بيان ذلك من خلال أفعاله التي تصدر منه من حديد، ويذهب إلى خالقه عز وجل العالم بخفايا النفوس وظواهر الأفعال فيعترف بذنبه أمامه سبحانه وتعالى دون أدبى حرج، فهو الغفور الذي وسعت رحمته كل شيء. ويحدد القرآن الكريم أساليب تلك البرهنة وقبول توبة العبد من خلال عدة أمور المتحاة بإصلاح السريرة ثم إصلاح الأفعال العملية من خلال الالتزام . عكارم الأخلاق والابتعاد عن مساوئها، قال تعالى: ﴿ إِلّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِيحًا وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِيحًا فَأُولَيْهِكَ يُبُرِّنُ إِلَى اللهِ مَسَنتِ وَكَانَ اللهُ عَمْ فُولًا رَحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِيحًا فَأَلَةُ وَبُولُ مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِيحًا فَأُولَيْهِكَ يُبُرِّنُ إِلَى اللهِ مَسَنتِ وَكَانَ اللهُ عَمْ فُولًا رَحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ عَمَلًا مَن تَابَ وَعَالَى صَلِيحًا فَأَنَهُ وَمُن تَابَ وَعَمِلَ عَمَلًا اللهُ اللهُ مَن قَابَ وَعَالًى صَلِيحًا فَأَنَهُ وَالنّهُ مُنَابًا فَهُ اللهُ مُسَامِنَها فَلَا اللهُ اللهُ عَلَا فَالَّهُ عَلَالَ العَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَالَ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ عَلَى اللهُ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ عَلَى اللهُ الل

#### الخصيصة السابعة عشرة: الواقعية والمنطقية.

تمتاز حصائص القيم الأحلاقية القرآنية بواقعيتها؛ حيث تراعي واقع الحياة الإنسانية، وتتناسب مع مخيلة الإنسان فلا تأيي بقيمة لا تناسب فطرته، وتعقد صفو حياته. كما تمتاز بمنطقيتها التي تراعي فكر الإنسان وعقليته فلا تأيي بقيمة تناقض تلك الأفكار والمعتقدات، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعَلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ فَقُسُهُ وَخَنُ الله المناق الله عنها هو أعلم أَوْرَبِي إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ (ق: ١٦)، فحالق السماوات والأرض ومن عليها هو أعلم بخواطر الإنسان، وبواعثه النفسية، وقدراته واستطاعاته، وهو الذي مع الإنسان أينما كان

<sup>(</sup>١) الرازي، مفاتيح الغيب، ج١١، ص٣٥٧.

وكيفما يكون، قال تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنُتُم فَواللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (الحديد: ٤). فلا يأمر سبحانه وتعالى الإنسان إلا بما يناسب قدراته ووفق استطاعاته، ويجلب له حيري الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَ بِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ أَن يَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴿ أَن يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۗ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء: ٢٦ - ٢٨)، يقول الزمخشري: " يريد الله أن يبين لكم ما هو حفى عنكم من مصالحكم وأفاضل أعمالكم، وأن يهديكم مناهج من كان قبلكم من الأنبياء والصالحين والطرق التي سلكوها في دينهم لتقتدوا بمم (١)"، فلا يكلفهم إلا بما تقتضيه قدراتهم. ولا يقتصر القرآن الكريم على مراعاة قدرات الإنسان فحسب بل يتعداه إلى السهولة في تطبيق المأمور به من القيم الأخلاقية، وسهولة الابتعاد عن ما يناقضها، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٥)، وقال تعالى: ﴿ لِيُنفِقُ ذُوسَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُۥ فَلَيْنفِقْ مِمَّاۤ ءَانَنهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنْهَا سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسُرِّل ﴾ (الطلاق: ٧). يقول وهبة الزحيلي: "تمتاز قيم الإنسان في القرآن الكريم بمنطقيتها وواقعيتها لأنها من أحل بناء الإنسان وهي للإنسان نفسه (٢)". هذا، ويستنبط محمد عبدالله دراز شروطاً معينة للقرآن الكريم عند الأمر والإلزام بقيمة من القيم وهي: إمكانية التصرف، واليسر العملي، وتحديد الواجبات وتدرجها(٣). وفي الحقيقة القرآن الكريم لا يأتي إلا بما يناسب الإنسان ويجلب له الخير عاجلاً أم آجلاً، والله سبحانه وتعالى أعلم بعباده وما يتناسب مع سجيتهم فيحدد الحقوق والواجبات وفق إمكانية الإنسان ويسره العملي.

(۱) الزمخشري، الكشاف، ج۱، ص۱۰۰.

<sup>(</sup>٢) الزحيلي، وهبة، القيم الإنسانية في القرآن الكريم، ص٣١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> دراز، **دستور الأخلاق**، ص**٣٩–٥٩**، بتصرف يسير.

#### الخصيصة الثامنة عشرة: إبراز فلسفة القيم والتعليل لها.

وذلك عندما يأمر الله سبحانه وتعالى بقيمة معينة، يذكر سبب الأمر بتلك القيمة أو آثارها سواء كان ذكرها بنفس الآية التي جاء بها الأمر أو بآية أخرى، فمثلاً عندما أمر الله سبحانه وتعالى الإنسان بقيمة العدل: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلۡإِحۡسَانِ ﴾ (النحل: ٩٠) جاءت فلسفة تلك القيمة بأن العدل أقرب لتقوى الله حل في علاه في آية أخرى، قال تعالى: ﴿ ٱعۡدِلُواْ هُوَ أَقۡـرَبُ لِلتَّقُوكَ ۗ وَٱتَّـقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (المائدة: ٨). وعندما أمر سبحانه وتعالى بالإحسان بين أنه تعالى يحب المحسنين: ﴿ وَأَحْسِنُوٓأُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٥)، ولا يضيع أجرهم: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (التوبة: ١٢٠)، ولما كان الإحسان هو الجمال النفسي للإنسان جاء التأكيد في آية أخرى أن الإحسان إنما يكون جزاءه إحسان في قوله تعالى: ﴿ هَلَ جَنَآهُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾ (الرحمن: ٦٠). وعندما أمر سبحانه وتعالى بالصبر، قال تعالى: ﴿ ٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذۡكُرُ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلأَيْدِ ۚ إِنَّهُۥ أُوَّاكُ ﴾ (ص: ١٧)، جاء في آية أخرى أن الصبر من عزائم الأمور، قال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ (الشورى: ٤٣)، ومن حلال ذلك يتضح أن القيم الأخلاقية في القرآن الكريم تبرهن نفسها، وتثبت قيمتها، وتبين أهميتها، ومدى الحاجة إليها، ليدرك الإنسان مدى أهميتها بالنسبة له، فيعمل بها وفق ما تقتضيه المنهجية القرآنية، ولتظهر لديه الملكة الحسية من خلال التأمل العقلي في الآيات الكريمة التي تلفت الأنظار اتجاه مظاهر الجمال للقيم الأخلاقية الحسنة؛ مما يترك في النفس الإحساس بالبهجة والسرور تجاه تلك القيم، وهذا يؤدي بالإنسان إلى السلوك الحسن والامتثال بتلك القيم. هذا، ويضع القرآن الكريم كل قيمة في محلها ويأمر المسلمين بالعمل بها في الوقت المناسب مع الشخص المناسب، ففي قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَدُهُ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَّمَاءُ بَيْنَهُم ﴿ الفتح: ٢٩)، توضح الآية الكريمة طبيعة المسلمين وما ينبغي عليهم من رحمة ومودة تربطها الإحوة الإسلامية، وتبين كيف كانت علاقة المسلمين مع بعضهم البعض المتمثلة بالرسول —صلى الله عليه وسلم— وأصحابه رضي الله عنهم أجمعين بألها قائمة على الرحمة والمودة والتعاون، والشدة والغلظة على الكفار من غير ظلم ولا عدوان؛ حيث قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ يَكُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّدُوا فَي سَبِيلِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

الخصيصة التاسعة عشرة: الوسطية والاعتدال.

قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُووُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيداً ﴾ (البقرة: ١٤٣)؛ مما لا شك فيه أن ديننا الإسلامي دين التوسط والاعتدال فلا فيه من إفراط ولا فيه من تفريط؛ حيث "جاء الإسلام وسطاً في الأخلاق بين الأفراط والتفريط، والتقريب بين المثل الأعلى والواقع، وانسحام بين المعقل والغريزة التي هي قوة مع رحمة، وحكم مع عدل، وتواضع مع عرّة، ومساواة مع تسامح، وتشاور مع عزم، ولين مع حزم (۱)"، فالقرآن الكريم يدعو الإنسان إلى التوسط والاعتدال في جميع الأمور ويذم التقصير والغلو ومجاوزة الحد (۱۱)، ومن تأمل في القيم الأحلاقية القرآنية يرى ألها سارت على نفس هذا النهج والمنوال؛ حيث أمر الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم المسلمين أن يكونوا معتدلين في حياقم الدينية والأحلاقية، وجميع شؤون حياقم؛ فمثلاً مسألة إنفاق الأموال التي تعتبر من أهم المسائل التي تمدد الجانب الاقتصادي؛ حاء الأمر في القرآن الكريم أن ينفق الناس أموالهم في سبيل الله عز وجل على أكمل وحه ودون أدن تقصير، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْمِنْ فَي القبال أَلْقَ فَبُشِّرَهُم بِعَدَاتٍ أَلِيمِ ﴾ (التوبة: ٣٤)، وفي المقابل في ميدل قال عالى عن التبذير وعن الإسراف الذي ليس في محله، قال تعالى: ﴿ وَلَا لِينَا لِهُ وَلَا اللهِ عَلَانُ عَلَى اللهِ فَاللهُ وَمَا الإسراف الذي ليس في محله، قال تعالى: ﴿ وَلَا اللهِ عَلَانُ اللهِ فَالتَبْدِيرَ وعن الإسراف الذي ليس في محله، قال تعالى: ﴿ وَلَا اللهِ فَاللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ عَلَانَ اللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ وَلَا اللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ عَالَى عَلَانُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُهُ اللهُ فَاللهُ عَالَانُهُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُهُ اللهُ فَاللهُ عَالَى اللهُ فَاللهُ عَلَانُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُهُ اللهُ فَاللهُ عَالَى عَلَانُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ عَلَانُهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَاللهُ عَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ عَا

<sup>(1)</sup> آل غازي، عبدالقادر بن ملا، بيان المعاني، ج٦، ص٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) السعدي، القواعد الحسان، ص٧٢، بتصرف يسير.

أَبُدِّرَ تَبَذِيرًا اللهِ إِنَّ ٱلْمُبَدِّرِينَ كَانُواً إِخُونَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطِنُ لِرَبِّهِ كَفُورًا ﴾ (الإسراء: ٢٦ - ٢٧ )، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُسْرِفُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُ كَفُورًا ﴾ (الإسراء: ٢٠ - ٢٧ )، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُسْرِفُواً إِنَّهُ وَالتوازِن الْمُسْرِفِينَ ﴾ (الأنعام: ١٤١)؛ مشيراً بذلك إلى التوسط في الإنفاق، والتوازِن والاتساق، لصيانة الأرزاق، وقال تعالى في التأكيد على الاعتدال في الإنفاق: ﴿ وَاللَّذِينَ الْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (الفرقان: ٢٧)، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا جَعْمَلُ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدُ مَلُومًا فَاللهِ المُدوح فحير الأمور أوساطها (١٣). ومما لا شك فيه أن "لتفسير القرآن وفهمه والتفقه فيه أثراً قوياً لا ينكر في تحقيق صفة اعتدال الشخصية واتزاهَا (١٣).

## الخصيصة العشرون: لفت الأنظار من حلال أسلوب الحوار.

اعتنى القرآن الكريم بأسلوب الحوار وجاءت بعض الحوارات تحمل قيماً أخلاقية بشكل صريح وشكل غير صريح، وتحدد ضوابط الحوار وتسن معاييره التي تبنى على الأخلاق، وتؤكد على صدق الأنبياء عليهم السلام من خلال الحجج والبراهين التي تقنع العقول، والتي تدعوا الإنسان إلى الحوار في شتى بحالات الحياة لينعم الأفراد بعد ذلك بمحتمع هادىء يسوده الأمن والآمان، يقول مقداد يالجن: لا تخلو أية مناقشة أو محاورة أو مناظرة من القيم الأخلاقية وذلك من حيث النية، ومن حيث استهداف المقاصد، وكذلك من حيث الأداء (٣)؛ فالحوار أمر ضروري يحتاج إليه الإنسان لإقناع الذات وحل المشكلات وذلك بمراعاة آدابه الأخلاقية. وتتنوع مجالات الحوار في القرآن الكريم فتارة يكون حواراً بين الله سبحانه وتعالى وبين مخلوقاته، وتارة حواراً بين الأنبياء عليهم السلام وأقوامهم، وتارة أخرى بين بني البشر مسلمين كانوا أو كافرين. قال تعالى: ﴿ قُلُ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الألوسي، **روح المعاني**، ج۸، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) الجزائري، أحمد بن أحمد، أصول التربية والتعليم كما رسمها القرآن الكريم، ص٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> يالجن، مقداد، **تربية الأجيال على أخلاقيات وآداب المناقشة والمحاورة والمناظرة العلمية**، ص١٧، بتصرف يسير.

# الخصيصة الحادية والعشرون: التكرار تأكيداً على بعض القيم الأخلاقية.

جاء أسلوب التكرار في القرآن الكريم يؤكد على بعض القيم الأحلاقية تارة، ويعظم شألها تارة، ويحذر من عدم امتثالها تارة أخرى. وجاء التكرار بشكل صريح ومباشر لقيم معينة، وجاء بشكل يدعوا إلى ما يقارب لتلك القيم. كما جاء التكرار في بعض المواضع في اللفظ والمعنى موصولاً ومفصولاً، والموصول نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُشِرِ يُسَرًا ﴾ (الشرح: ٥ - ٦)؛ فتكررت هذه الآية بعد الآية التي قبلها مباشرة. وأما المفصول فقد جاء في صورتيه، الصورة الأولى: التكرار في القرآن كله نحو قوله تعالى: ﴿ وَيُلُّ يُومَ إِنِ لِلمُكَذِبِينَ ﴾ (المرسلات: ٤٧)، فتكررت هذه الآية الكريمة والتي تحذر من الكذب الذي يضاد الصدق في أكثر من سورة. والصورة الثانية: التكرار في نفس السورة نحو قوله تعالى في سورة الشعراء: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ

ألرَّحِيمُ ﴿ (الشعراء: ٩)؛ حيث تكررت هذه الآية في نفس السورة ثماني مرات، يقول السيوطي: "كررت ثماني مرات كل مرة عقب كل قصة فالإشارة في كل واحدة بذلك إلى قصة النبي المذكور قبلها وما اشتملت عليه من الآيات والعبر (١) "، وهي تؤكد أن العزة والرحمة من صفات الخالق سبحانه وتعالى الذي وسعت رحمته كل شيء. كما قد يأتي في القرآن الكريم تكرار الأمر بالتزام قيمة معينة أو بيان أهميتها وفضلها، والنهي عن ضدها أو بيان أضرارها وفي ذلك لا شك عظيم الفائدة للمسلمين حيث تكون الاستفادة أكثر والتطبيق أظهر.

## الخصيصة الثانية والعشرون: الدعوة إلى القيم الأحلاقية من حلال الاستفهام.

<sup>(</sup>١) السيوطي، الإتقان، ج٣، ص٢٢٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الماوردي، **أدب الدنيا والدين**، ج١، ص٢٦٦.

هُوَ يَقُبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (التوبة: هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَأَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ النور: ٢٢)، تبين الآية الكريمة الاستفهام الإنكاري المبني على تعزيز قيمة العفو والصفح بربط ذلك برغبة الدخول في مغفرة الله سبحانه وتعالى.

### الخصيصة الثالثة والعشرون: العناية بالمهارات الأخلاقية الجماعية.

تضافرت الآيات القرآنية الكريمة التي تدعو الإنسان إلى روح الجماعة ونشر القيم الأخلاقية فيما بينها من خلال العديد من المهارات الجماعية، فالمتأمل في الكتاب الكريم يرى العناية الفائقة في هذا الشأن؛ حيث تأتي معظم الخطابات التي تأمر بالتزام قيمة معينة أو بيان أهميتها وفضلها على الفرد والمحتمع بصيغة الجمع، وإن كانت تأتي خطابات بصيغة المفرد، ولكن طابع الجمع هو الغالب، فمثلاً في سورة الفاتحة يأتي الدعاء بصيغة الجمع ليشمل دعاء الإنسان لنفسه ولأخيه المسلم، قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ٥ أَهْدِنَا ٱلْمُرْطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: ٥ - ٦)، يقول السيوطي: "قوله تعالى: {وإياك نستعين }: شامل لعلم الأخلاق(١)". والأخلاق "التي تنميها العبادات في النفس ليس المقصود منها أن تكون أخلاقًا أنانية ذاتية للشخص نفسه فحسب، ولكن المقصود منها هو أن تكون أخلاقًا<sup>(٢)</sup>" لتشمل أخلاق الفرد نفسه مروراً بأخلاق الفرد مع غيره. كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠)؛ فالقرآن الكريم يحث المسلمين على التعاون والوحدة لا الأنانية والفرقة التي باتت تهدد الحضارة الإنسانية، وتأذن للمجتمعات بالزوال. ويدعو القرآن الكريم إلى التكافل والتكاتف بين المسلمين في جميع مجالات الحياة المختلفة، حيث "أحذ الإسلام يبني المحتمع بناءً واحداً متماسك الأطراف، وكان أول ما اتخذه من ذلك

<sup>(</sup>١) السيوطي، أسرار ترتيب القرآن، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) صبح، علي علي، التصوير القرآني للقيم الخلقية والتشريعية، ص٢٦٧.

ايجاباً الحثُّ على التعاون والتراحم (١)"، قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكِيُّ وَلاَ لَهُ اللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (المائدة: ٢). يقول سيد قطب: "من مقتضيات الإيمان أن ينهض كل فرد في الجماعة بحق الجماعة عليه. فهو مأمور أن يتكافل مع الجماعة في ماله وجهده ونصحه، وفي إحقاق الحق في مجتمعه وإزهاق الباطل (٢)"؛ فالإنسان لا يمكن العيش بمفرده بل لابد من انخراطه مع غيره، وبتعاونه مع أفراد مجتمعه وتكافله معهم على الخير وإقامة الحق تنهض المجتمعات وتتحقق الغايات، "ولذا كان من أبرز مظاهر الوعي في الأفراد: شعورهم بحق الجماعة عليهم، وتصرفهم في حدود التعاون الاحتماعي، فالدين الحق هو الذي ينمي روح الشعور بحق الجماعة، والأمة الراقية هي التي تغلب الروح الجماعية كل نزعة فردية وانعزالية في أبنائها (٣)"."

# الخصيصة الرابعة والعشرون: إبراز العلاقة الوثيقة بين الأخلاق وحقوق الإنسان.

ربط المنهاج القرآني أخلاق الإنسان بالحقوق والواجبات، وضمن لكل إنسان ما له وما عليه من حقوق، ووضع حدوداً وضوابط لا يعتدي عليها أحد، فكل إنسان له حرية الاختيار وحرية التعبير دون إجحاف حق أحد. وجعل المنهاج القرآني محور ضبط تلك الحقوق والواجبات الأخلاق فمتى صلح ذلك المحور الرئيس صلح حال الإنسان وسلوكه مع الآخرين، فالأخلاق هي التي تحرك الإنسان نحو احترام حقوق غيره من الأشخاص؛ وذلك لا شك يؤثر سلباً أو إيجاباً في ارتقاء المجتمع وتقدمه أو انحلاله وتعثره، ويتعدى ذلك الأثر من حقوق الإنسان إلى حقوق الدول، وما جاء من أوامر أحلاقية واحبة على الإنسان تعتبر أداة تحقيق لتلك الحقوق المشروعة، ونظام حقوقي مناسب ينظم حركة سير الإنسان في تعامله مع غيره، ويجعله أكثر التزاماً للقوانين المسنونة.

<sup>(</sup>۱) القطان، إبراهيم، تيسير التفسير، ج١، ص١٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، ج١، ص٣٤٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> السباعي، مصطفى، أخلاقنا الاجتماعية، ص٦٣.

#### الفصل الثاني

مقارنة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر بغيرهم.

#### وفيه أربعة مباحث:

- المبحث الأول: نبذة عن مراكز القرآن الكريم وعلومة التابعة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر.
- المبحث الثاني: دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر.
- المبحث الثالث: دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في غير رواد مراكز القرآن
   الكريم وعلومه في دولة قطر.
  - المبحث الرابع: مقارنة نتائج الدراستين.

#### الفصل الثانى:

# مقارنة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر بغيرهم.

القرآن الكريم هو المنهاج الرباني لحياة الإنسان المسلم، ولا شك على قدر التمسك بقراءته وتدبره تتولد الأخلاق الفاضلة؛ حيث يرسم القرآن الكريم الأساس التشريعي للإنسان تاركًا له التطبيق. والتربية القرآنية تخرج من بين المحتمعات مجتمعًا يتمتع أفراده بأعلى القيم الأخلاقية، ولا بد ممن يحفظونه ويتدارسونه بتدبر وفهم وإمعان أن تكون أخلاقهم عالية لألها مستمدة من كتاب كريم يربي أمته على أحسن تربية وأقوم خُلق. وبعد الانتهاء من الجانب النظري لهذه الدراسة والذي تم التعرف فيه على مفهوم الأخلاق في القرآن الكريم، والقيم الأخلاقية الإنسانية والأسرية والاجتماعية والوطنية في القرآن الكريم، وحصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي، تصل الباحثة إلى الجانب التطبيقي من الدراسة والذي يجيب على التساؤل الرئيس وهو:

- ما مدى أثر تطبيق القرآن الكريم في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر؟

وللإجابة على هذا التساؤل بدأت الباحثة بالإعداد لإجراءات الدراسة من خلال استخدام أداتين، أولها: مقابلة مع القائمين على العمل في مراكز القرآن الكريم، والأداة الثانية: استبانة موجهة لرواد مراكز القرآن الكريم، وغيرهم. وتم تحديد مجتمع الدراسة وأدواها، والتحليلات الإحصائية التي جاءت وفقاً لأهداف الدراسة وتساؤلاها(۱).

117

<sup>(</sup>١) تم الاستعانة ببعض المختصين في حانب الدراسات الإنسانية، والعلوم الاحتماعية، والإحصاء.

#### المبحث الأول:

نبذة عن مراكز القرآن الكريم وعلومة التابعة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر.

# أولاً: التعريف بالمراكز.

تتبع مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر إلى إدارة الدعوة والإرشاد الديني التابع لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. ونشأ قسم تحفيظ القرآن الكريم في دولة قطر عام ١٩٩٤م. كما بدأ التعليم في مراكز التحفيظ بتلقين الطلاب سور القرآن الكريم اعتماداً على قدرة المدرس في التلقين، ومن كان لا يستطيع القراءة فإنه يُعلم الهجاء من كتاب "القاعدة البغدادية". وقام قسم تحفيظ القرآن الكريم بوضع خطة تعليمية شاملة لجميع فئات الطلاب قسمت على ثلاث مراحل: (التمهيدية والتأسيسية والتكميلية)، ثم قسمت كل مرحلة إلى مستويات بحسب حفظ وعمر الدارس. ومسايرة للتطور الحاصل في وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية فقد رأى المسؤلون في الوزارة توحيد العمل في قسم تحفيظ القرآن الكريم ووضع لائحة فنية وإدارية موحدة تُعمم على جميع مراكز التحفيظ، ونُظِّمت عملية التدريس والإشراف والمتابعة والتحسين المستمر، ويتم فصلياً متابعة أداء جودة العمل. وأكدت إدارة الدعوة والإرشاد الديني بوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ممثلة في قسم تعليم القرآن الكريم وعلومه حرصها على تطبيق الخطة المنهجية في التعليم والتحفيظ للوصول إلى الأهداف الموضوعة في هذا الإطار في الجانبين الكيفي والكمي حتى تكون مراكز تعليم القرآن الكريم بالدولة محاضن تربوية تعليمية تدريبية؛ للوصول إلى طالب قرآبي متكامل في الأخلاق والآداب والحفظ والتدبر(١). كما تسعى وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر إلى الارتقاء بمستوى النشء، وغرس القيم الإسلامية وتعزيزها في نفوسهم؛ لإنشاء جيل قرآني متميز، وذلك من حلال استيعابهم في مراكز القرآن الكريم وعلومه المنتشرة في أنحاء دولة قطر على نحو ٩٨ مركزاً

<sup>(</sup>۱) وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، "لمحة تاريخية عن قسم القرآن الكريم وعلومه"، ٢٠١٠م. http://alquran.islam.gov.qa/)، بتصرف يسير.

لتحفيظ ومدارسة كتاب الله عز وجل، بالإضافة إلى ١٢ مركزاً جديداً تم افتتاحها بداية عام ٢٠١٧م. وهذه المراكز عبارة عن حلقات قرآنية تقام فيها برامج وأنشطة مختلفة، ومن هذه المراكز ١١ مركزاً يعمل في الفترة الصباحية، ويُدرس فيها طلاب في مرحلة ما قبل المدرسة، أما بالنسبة لعدد الطلاب ١١٤١٣ طالباً من المسجلين(١).

# ثانياً: المقابلات.

تم مقابلة عدد من القائمين على العمل في مراكز القرآن الكريم التابعة لقسم القرآن الكريم وعلومه بإدارة الدعوة والإرشاد الديني بوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر، منهم: رئيسة مركز حفصة، ورئيسة مركز موزة بنت محمد، ورئيسة مركز وضة بنت محمد، ورئيسة مركز مجمع النور، بالإضافة إلى موجهات ومنسقات قسم القرآن الكريم، وتم في المقابلات طرح عدد من الأسئلة:

# المحور الأول:

## ١- ما المناهج المستخدمة في مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر؟

يعتبر النظام في قسم تحفيظ القرآن الكريم موحداً في جميع المراكز؛ حيث تسير جميع المراكز على آلية معينة ومناهج محددة من قبل إدارة الدعوة والإرشاد الديني التابع لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. ويعتبر المنهاج الرئيس حفظ القرآن الكريم، والتجويد المرتبط بالحفظ، بالإضافة إلى مناهج تدبرية: (مناهج مصاحبة للقرآن الكريم)، يُحدد مسارها بناء على مستوى حلقة التحفيظ، منها: تدبر آيات - قصص قرآنية - صور ورسومات للأطفال، ويتم الاستعانة كذلك ببعض التفاسير منها، تفسير السعدي، ويتم استخدام وسائل تعليمية محفزة على التعلم في استعراض بعض القصص، أو شرح بعض العلومات، منها: البوربوينت، والرسوم التوضيحية، وغيرها. فتتم متابعة الدارس من حيث التلاوة، والحفظ، والتجويد، بالإضافة إلى المنهج التربوي من خلال آداب الدارس وسلوكه ومدى تطبيقه مع نفسه والآخرين، وتوجيهه علمياً وتربوياً.

<sup>(</sup>۱) **صحیفة الشرق**، ۲۲ ینایر ۲۰۱۷م، ص٥، بتصرف یسیر.

#### ٢ - هل تقدم المراكز أنشطة معينة للدارسات؟

تتنوع الأنشطة في مراكز القرآن الكريم لتشمل العديد من الأنشطة، منها الأنشطة الثقافية: كنشاط لهضة أمة الذي يتم من خلاله إبراز أهم العلوم وعرض ما أنجزه العلماء، ومنها الأنشطة الاجتماعية: كدورات الطبخ، وتبادل المهارات والخبرات بين الدارسات، ومنها الأنشطة الترفيهية والتي عادة ما تقام في الصيف. كما تقام العديد من الورش والدورات والمحاضرات الدينية، والاجتماعية، والثقافية، منها سلسلة محاضرات "أحسن القصص" والتي تتناول قصص بعض الأنبياء –هود وصالح وشعيب ويونس عليهم السلام وما تحمله من عبر وعظات، بالإضافة إلى المعسكرات والمسابقات العامة على مستوى جميع المراكز، والمسابقات الخاصة في المركز الواحد.

# ٣- هل للمناهج المستخدمة أثر في بناء الملكة الفكرية لاستنباط القيم الأخلاقية من القرآن الكريم؟

على الرغم من عدم وجود منهج محدد للقيم الأخلاقية، إلا أنه يتم التطرق إلى الأخلاق من خلال القصص التي يتم ذكرها في حلقات التحفيظ، بالإضافة إلى بعض الأنشطة التربوية المختلفة التي تهدف إلى غرس مجموعة من القيم الأخلاقية وترجمتها إلى سلوك عملي، ومن ذلك البرنامج التربوي الدعوي "أسمو"، والذي يعتبر برنامجاً قيمياً سنوياً يقام على مدى ثلاثة أسابيع، ومنها دورة "خماسيات تربوية". ومن الأنشطة التربوية أيضاً: برنامج "الفرسان التربوي" والذي يساعد على تنمية القيم الأخلاقية والسلوك الحسن، ومنها "برنامج القدوة" الذي يساعد على التمسك بالأخلاق الحميدة المستقاة من ديننا الإسلامي الحنيف من خلال اتخاذ القدوة الحسنة، وتطبيقها عملياً. ومن خلال العديد من المحاضرات التربوية، منها محاضرات: "بر الوالدين"، ومنها: "المنهج القرآني في التربية"، ومنها: سلسلة محاضرات أخلاقنا في الميزان".

المحور الثاني:

۱ - هل المناهج المستخدمة تساعد الدارس على الفهم والاستنباط أم تقتصر على الحفظ؟

√ نعم

V

٢- هل توجد خطط محددة زمنياً لبرنامج الأنشطة على شهور السنة؟

√ نعم

V

٣- هل تقام فعاليات تتعلق بالقيم الأخلاقية؟

√ نعم.

٧.

٤- هل لتلك الأنشطة والفعاليات أثر ملحوظ على الدارسات؟

√ نعم.

٧.

المحور الثالث:

١- في حال إعطاء الدارسات تكليفات أو مهمات أو حال العقبات يلتزمن

الصبر؟

✓ كثيراً.

قليلاً.

٢- يتحلى الدارسات في المركز بقول الحق والتزام الصدق في جميع الأحوال؟

✓ كثيراً.

قليلاً.

# ٣- في حال حصول سوء فهم بين دارسات يصفح الطرفان ويعفو كل عما قد سلف؟ ✓ کثیراً.

قليلاً.

٤- يتم العمل بين الدارسات على أساس التعلم التعاوني؟

✓ كثيراً.

قليلاً.

المبحث الثاني: دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر.

■ بيانات أفراد العينة وتشتمل: الفئة العمرية، والمؤهل الدراسي.

يتضح من الجدول رقم (۱) التوزيع النسبي لأفراد هذه العينة حسب الفئة العمرية، حيث بلغ حجم العينة في هذه الدراسة (۷۰) من كلا العمرين، وتتراوح أعمارهم ما بين حيث بلغ حجم العينة في هذه الدراسة (۷۰) من كلا العمرين، وتتراوح أعمارهم ما بين (7.0) حالة بنسبة (7.0) حالة بنسبة (7.0) حالة ما بين (7.0) حالة ما بين (7.0) حالة بنسبة (7.0) عالم أفراد العينة.

| الفئة العمرية   | التكرار | النسبة% |
|-----------------|---------|---------|
| 14-1.           | ٣٧      | ٤٩,٣٣   |
| ۲۸ – ۳۰ فما فوق | ٣٨      | ٥٠,٦٦   |
| المجموع:        | ٧٥      | ١       |

جدول رقم (١) يبين توزيع أعمار أفراد العينة.

ويوضح الجدول رقم (٢) المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة الفتيات، حيث بلغ عدد طالبات المرحلة الابتدائية (١٢) بنسبة ٣٢,٤٣%، و(٢٠) من طالبات المرحلة الإعدادية بنسبة ٤٥%، و(٥) من طالبات المرحلة الثانوية بنسبة ١٣,٥١%.

| النسبة% | التكرار | المؤهل الدراسي | الفئة العمرية |
|---------|---------|----------------|---------------|
| ٣٢,٤٣   | ١٢      | ابتدائي        |               |
| 0 \$    | ۲.      | إعدادي         | 14-1.         |
| 17,01   | ٥       | ثانو <i>ي</i>  |               |
| ١       | ٣٧      |                | المجموع:      |

حدول رقم (٢) يبين توزيع المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة الفتيات.

ويوضح الجدول رقم (٣) المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة النساء، حيث بلغ عدد طالبات المرحلة الإعدادية (٤) بنسبة 1.0.00%، و(10) من طالبات المرحلة الثانوية بنسبة 1.0.00%، و(10) من طالبات المرحلة الجامعية بنسبة 1.0.00%.

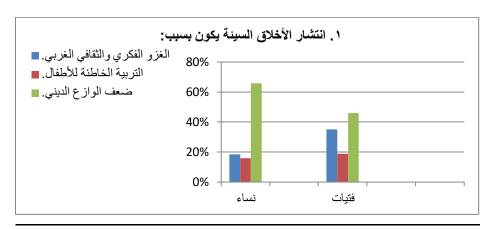
| النسبة% | التكرار | المؤهل الدراسي | الفئة العمرية   |
|---------|---------|----------------|-----------------|
| 1.,07   | ٤       | إعدادي         |                 |
| 77,71   | ١.      | ثانوي          | ۱۸ — ۳۰ فما فوق |
| ٦٣,١٥   | ۲ ٤     | جامعي          |                 |
| ١       | ٣٨      |                | المجموع:        |

حدول رقم (٣) يبين توزيع المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة النساء.

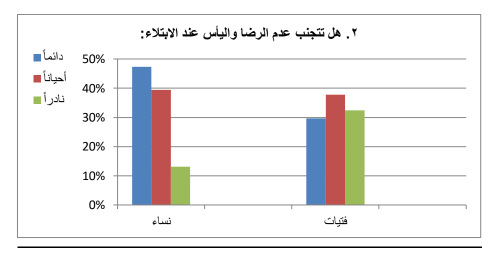
# المطلب الأول:

# أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع ربه.

يتضح من الشكل رقم (١) أن أكثر الآراء حول انتشار الأحلاق السيئة ضعف الوازع الديني حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء ٢٥,٧٨، والفتيات ٩٤,٥٥%، ويليه الغزو الفكري والثقافي الغربي فئة النساء بنسبة ٢١,٥٦%، والفتيات بنسبة ٣٥,٥١٣ من فئة النساء، بنسبة ٣٥,٥١% من فئة النساء، والفتيات بنسبة ١٨,٥١%.

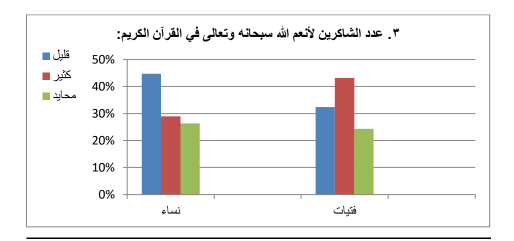


شكل رقم (١)



شکل رقم (۲)

ويتضح من الشكل رقم (٣) عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم قليل بنسبة \$25,77 من فئة النساء، \$27,77 من فئة النساء، وأما من يرى أن عدد الشاكرين كثير \$25,77 من فئة النساء، و\$27,77 من فئة النساء، و\$27,77 من فئة النساء، و\$27,77 من فئة النساء، وألحايدون من فئة النساء \$27,77 والفتيات \$27,77.

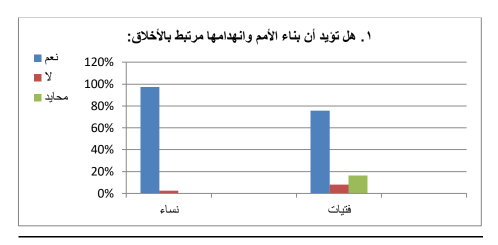


شکل رقم (۳)

#### المطلب الثانى:

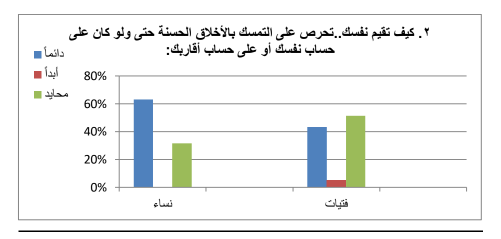
# أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع نفسه.

يلاحظ من الشكل رقم (۱) نسبة المؤيدين أن بناء الأمم والهدامها مرتبط بالأخلاق تفوق المعارضين؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين من فئة النساء 77,7%، والفتيات بنسبة 77,7%، أما المعارضون من فئة النساء بنسبة 77,7%، والخيات بنسبة 37,7%، والمحايدون من فئة الفتيات بنسبة 37,7%.



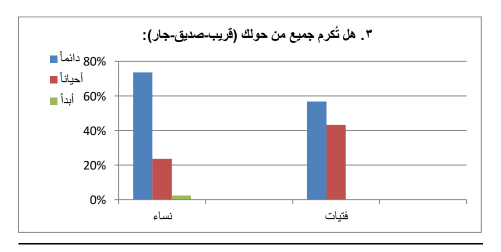
شكل رقم (١)

ويستدل من الشكل رقم (٢) آراء أفراد العينة حول التمسك بالأخلاق الحسنة حيى ولو كان على حساب النفس أو على حساب الأقارب، بلغت نسبة من أجاب دائماً من فئة النساء ٥٥,١٥%، والفتيات بنسبة ٤٣,٢٤%، و%00,٤٠٥، والفتيات بنسبة ١,٥٠٤%، والفتيات بنسبة %00,٤٠٥، والفتيات بنسبة %00,٥٠٥، من فئة النساء بعلى حسب الموقف، والفتيات بنسبة %01,٥٠٥.



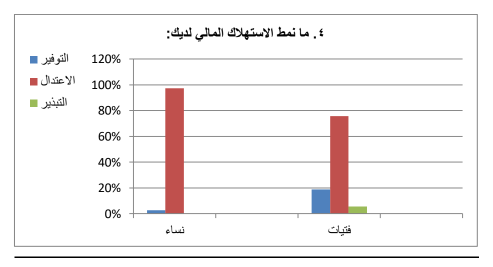
شکل رقم (۲)

ويستدل من الشكل رقم (٣) إكرام أفراد العينة لجميع البشر دائماً بنسبة ويستدل من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٥٦,٧٥%، وأحياناً بنسبة ٢٣,٦٨% من فئة النساء، و٤٣,٢٤% من فئة النساء، و٤٣,٢٤% من فئة النساء.



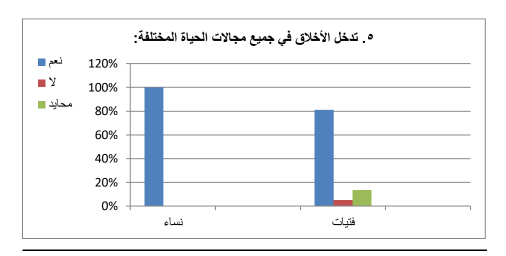
شکل رقم (۳)

ويلاحظ من الشكل رقم (٤) أن نسبة المعتدلين في استهلاك المال تفوق الموفرين والمبذرين؛ حيث بلغت النسبة 90,70 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 90,70 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 90,70 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 90,70 من فئة الفتيات.



شكل رقم (٤)

ويتضح من الشكل رقم (٥) دخول الأخلاق في جميع مجالات الحياة المختلفة؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين من فئة النساء 0.00، والفتيات 0.00، بينما نسبة المعارضة من فئة الفتيات 0.00، أما المحايدون من فئة الفتيات 0.00، أما المحايدون من فئة الفتيات 0.00،

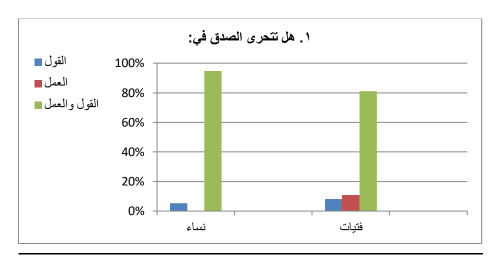


شکل رقم (٥)

#### المطلب الثالث:

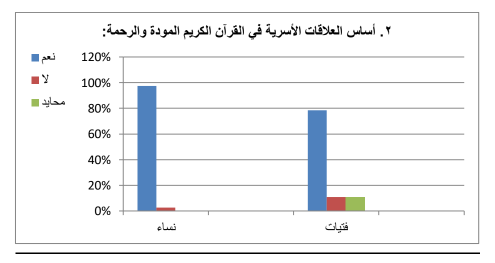
# أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع أسرته.

يلاحظ من الشكل رقم (١) التزام أفراد العينة بالصدق في القول والعمل؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء 95,77 والفتيات بنسبة 10.0 ومن يلتزم الصدق في القول من فئة النساء 77,0 والفتيات بنسبة 10.0 ومن يلتزم الصدق في العمل من فئة الفتيات 10.0 والفتيات بنسبة 10.0 ومن يلتزم الصدق في العمل من فئة الفتيات 10.0 والفتيات المرود والمرود والفتيات المرود والفتيات المرود والفتيات المرود والفتيات المرود والفتيات المرود والفتيات المرود والمرود و



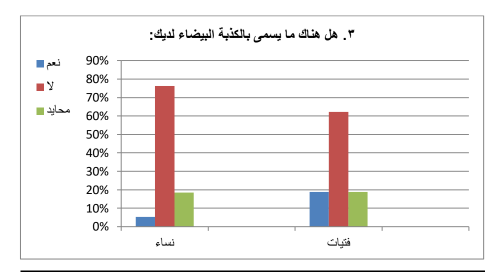
شكل رقم (١)

ويلاحظ من الشكل رقم (٢) رؤية أفراد العينة أن أساس العلاقات الأسرية في القرآن الكريم المودة والرحمة بنسبة 97,77% من فئة النساء، والفتيات بنسبة 97,77%، وأما المعارضون لذلك من فئة النساء 97,77%، والحايدون من فئة الفتيات بنسبة 97,77%.

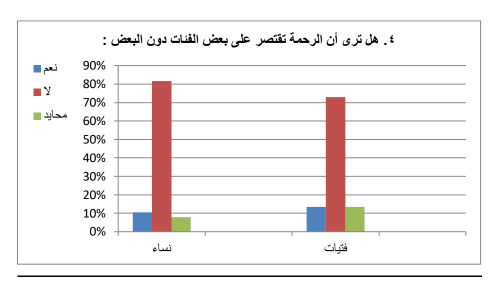


شكل رقم (٢)

ويلاحظ من الشكل رقم (٣) مدى شيوع الكذبة البيضاء لدى أفراد العينة، وبلغت نسبة من لا يستخدمها من فئة النساء 7,7%، والفتيات بنسبة 7,7%، والخايدون ومن يستخدمها من فئة النساء بنسبة 7,7%، والفتيات بنسبة 9,7%، والفتيات بنسبة 9,7%، والفتيات بنسبة 9,7%، والفتيات بنسبة 9,7%، والفتيات بنسبة 9,7%،

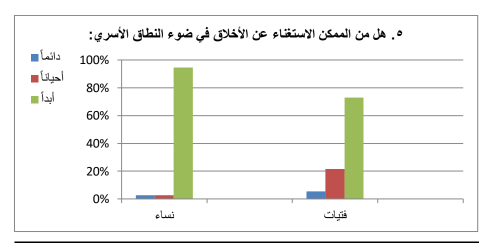


شکل رقم (۳)



شكل رقم (٤)

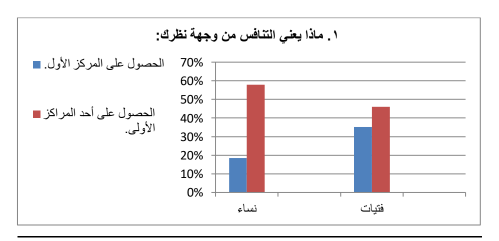
ويلاحظ من الشكل رقم (٥) أنه لا يمكن الاستغناء عن الأخلاق في ضوء النطاق الأسري أبداً؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء 95,77%، والفتيات بنسبة بنسبة 77,77% من فئة النساء، والفتيات بنسبة بنسبة 77,77%، والذين يرون دائماً من فئة النساء 77,77%، والفتيات بنسبة 77,77%، والفتيات بنسبة 75,77%، والفتيات بنسبة 75,77%،



شکل رقم (٥)

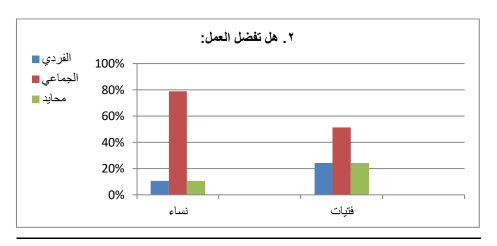
المطلب الرابع: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع مجتمعه ووطنه.

يلاحظ من الشكل رقم (١) أن التنافس يعني الحصول على أحد المراكز الأولى؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء 0.00%، والفتيات بنسبة 0.00% من فئة النساء، والذين يرون التنافس يعني الحصول على المركز الأول 0.00% من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.00%.



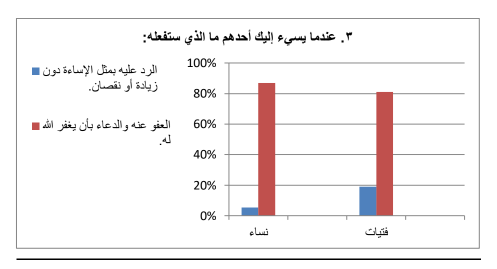
شكل رقم (١)

ويستدل من الشكل رقم (٢) أفضلية العمل الجماعي؛ حيث بلغت نسبة المفضلين لذلك ٩٤ ، ٨٨ % من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٥٠ ، ٥١ %، أما العمل الفردي بنسبة ١٠ ، ٥١ % من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٢٠ ، ٢٠ %، والمحايدون من فئة النساء بنسبة ٢٠ ، ٥٠ %، والفتيات بنسبة ٢٠ ، ٢٠ %.



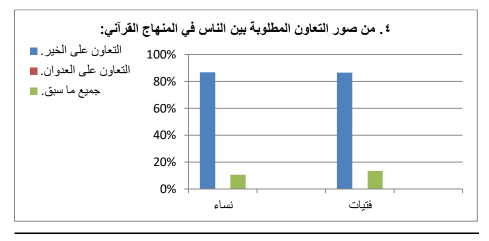
شکل رقم (۲)

ويتضح من الشكل رقم (٣) ردود الأفعال لدى أفراد العينة عند إساءة الآخرين إليهم، وبلغت نسبة من يرد على الإساءة بمثلها دون زيادة أو نقصان من فئة النساء %, والفتيات بنسبة %, %, ومن يصفح ويعفو بنسبة %, % من فئة النساء، والفتيات بنسبة %.



شکل رقم (۳)

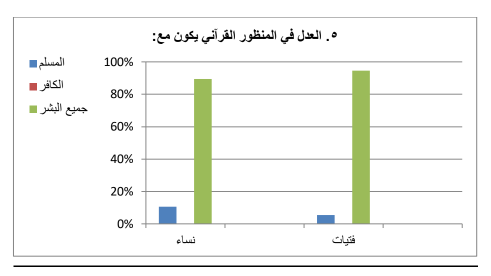
ويتضح من الشكل رقم (٤) من صور التعاون المطلوبة بين الناس في المنهاج القرآني التعاون على الخير 0.7,80 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.7,80، ومن يرى التعاون يكون على الخير والعدوان بنسبة 0.7,80 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.7,80 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.7,80 من فئة النساء، والمحتوان بنسبة و



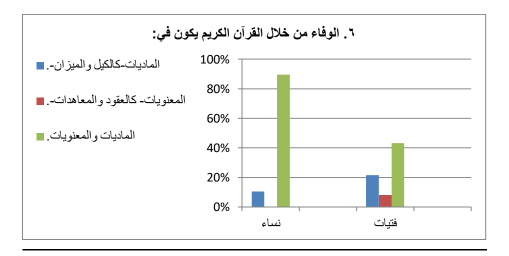
شكل رقم (٤)

ويستدل من الشكل رقم (٥) أن العدل يكون بين المسلم مع جميع البشر؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء بنسبة 0.00 0.00 والفتيات بنسبة 0.000 والفتيات بنسبة 0.000 والفتيات بنسبة 0.000

بينما بلغت نسبة من يرى أن العدل يكون بين المسلم والمسلم من فئة النساء بنسبة بينما بلغت نسبة من يرى أن العدل يكون بين المسلم والفتيات بنسبة ٥,٤٠ %.

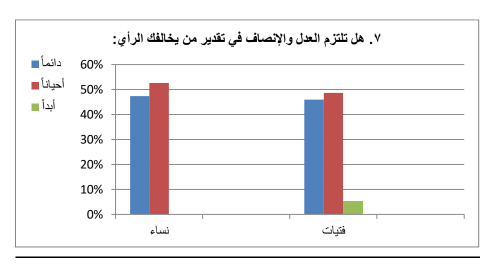


شکل رقم (٥)



شکل رقم (٦)

ويتضح من الشكل رقم (٧) التزام العدل والإنصاف في تقدير من يخالف الرأي دائماً بنسبة ٤٩,٥٤%، و ٢,٦٣% من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٤٩,٥٤%، و ٢,٦٠% من فئة الفتيات أبداً.



شکل رقم (۷)

- آراء أفراد العينة للسؤال الآتي:
- ما الدافع الذي يوجهك نحو الصبر؟
  - فئة النساء:
- قوله تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة: ١٥٥)، ورضا الله وانتظار البشارة، والحصول على الأحر العظيم.
  - الأمل والثقة بالله سبحانه وتعالى.
    - تحقیق الهدف.
  - قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة: ١٥٣).
  - قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (الزمر: ١٠).
    - الإيمان بالله والمحافظة على علاقات الناس.

- خشية الله سبحانه و تعالى.
- التمسك بكتاب الله سبحانه وتعالى واتخاذه منهجاً للحياة.
- ذكر الله فالسراء والضراء، والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم -.
  - 0 الوازع الديني.

#### • فئة الفتيات:

- العديد من الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية.
  - 0 الدخول إلى الجنة.
  - الوالدان، ومعرفة أن الله يحب الصابرين.
- قصة أيوب عليه السلام، وقصص السلف الصالح.
  - حسن النتائج.
  - الأخلاق والدين الإسلامي.
- معرفة أن الحياة فانية وكل يوم هو امتحان من الخالق.
  - الصبر مفتاح الفرج والنجاح.
- من أجاب بغير ذلك- في سؤال: ماذا يعني التنافس من وجهة نظرك؟

#### • فئة النساء:

- التنافس في طاعة الله والفوز بهذا التنافس محبة الله.
  - محاولة بذل أقصى مجهود للوصول إلى الأفضل.
- أن يكون التنافس شريفاً وأن يكون خالصاً لوجه الله.
- التنافس بشرف وأمانة دون إجحاف حق أحد أو إنقاصه.
  - إبراز المهارات والقدرات.
  - الحصول على الفائدة المرجوة من الشيء.
    - 0 التميز والابداع.
    - الإتقان في المجال المحدد.

#### • فئة الفتيات:

- حب التفاعل مع الغير، والتشجيع لبذل جهد أكبر.
  - الروح الرياضية والتجربة.
    - التعلم من التجربة.
    - کسب رضا النفس.
    - ٥ التنافس في عمل الخير.
- من أجاب بغير ذلك- في سؤال: عندما يسيء إليك أحدهم ما الذي

#### ستفعله؟

- فئة النساء، والفتيات:
- على حسب الموقف.

#### المبحث الثالث:

# دراسة أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في غير رواد مراكز القرآن الكريم في دولة قطر.

■ البيانات الاجتماعية لأفراد العينة وتشتمل: الفئة العمرية، والمؤهل الدراسي. يتضح من الجدول رقم (١) التوزيع النسبي لأفراد هذه العينة حسب الفئة العمرية، حيث بلغ حجم العينة في هذه الدراسة (٧٥) من كلا العمرين، وتتراوح أعمارهم ما بين ١٠–١٨ (٣٧) حالة بنسبة ٩,٣٣٤%، و(٣٨) حالة ما بين ١٨–٣٠ فما فوق وبنسبة ١٠-،٠٥% من مجموع أفراد العينة.

| الفئة العمرية   | التكرار | النسبة% |
|-----------------|---------|---------|
| ١٨ - ١٠         | ٣٧      | ٤٩,٣٣   |
| ۲۸ – ۳۰ فما فوق | ٣٨      | 0.,77   |
| المجموع:        | ٧٥      | 1       |

جدول رقم (١) يبين توزيع أعمار أفراد العينة.

ويوضح الجدول رقم (٢) المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة الفتيات، حيث بلغ عدد طالبات المرحلة الابتدائية (١٥) حالة وبنسبة ٤٠,٥٤ %، و(١٧) حالة من طالبات المرحلة الإعدادية بنسبة ٤٩,٥٤%، و(٥) حالات من طالبات المرحلة الثانوية، بنسبة ١٣,٥١%.

| النسبة% | التكرار | المؤهل الدراسي     | الفئة العمرية |
|---------|---------|--------------------|---------------|
| ٤٠,٥٤   | 10      | ابتدائي            |               |
| ६०, १६  | ١٧      | إعدادي             |               |
| 17,01   | ٥       | -<br>ثانو <i>ي</i> | 14-1.         |
| ١       | ٣٧      |                    | المجموع:      |

جدول رقم (٢) يبين توزيع المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة الفتيات.

ويوضح الجدول رقم (٣) المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة النساء، حيث بلغ عدد طالبات المرحلة الإعدادية (٦) حالات بنسبة 0.00 (٩) و(٩) حالات من طالبات المرحلة الخامعية بنسبة المرحلة الثانوية بنسبة 0.00 (٣٣) حالة من طالبات المرحلة الجامعية بنسبة 0.00 (٣٣).

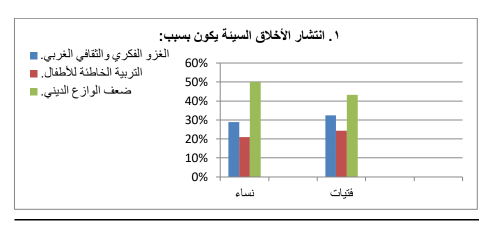
| النسبة% | التكرار | المؤهل الدراسي | الفئة العمرية   |
|---------|---------|----------------|-----------------|
| 10,71   | ٦       | إعدادي         |                 |
| 74,71   | ٩       | ثانوي          | ۳۰ – ۳۰ فما فوق |
| 7.,07   | 77      | جامعي          |                 |
| ١       | ٣٨      |                | المجموع:        |

حدول رقم (٣) يبين توزيع المؤهل الدراسي لأفراد العينة من فئة النساء.

#### المطلب الأول:

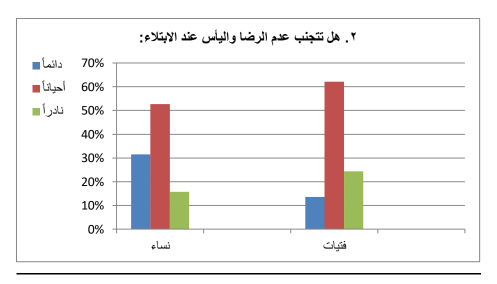
# أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع ربه.

يتضح من الشكل رقم (١) أن أكثر الآراء حول انتشار الأخلاق السيئة ضعف الوازع الديني حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء ٥٠، والفتيات بنسبة ٤٣,٢٤%، ويليه الغزو الفكري والثقافي الغربي فئة النساء بنسبة ٤٢,٣٤%، والفتيات بنسبة ٣٤,٤٣%، أما التربية الخاطئة للأطفال فبلغت النسبة من فئة النساء ٢١%، والفتيات بنسبة ٢٤.٣٠%.



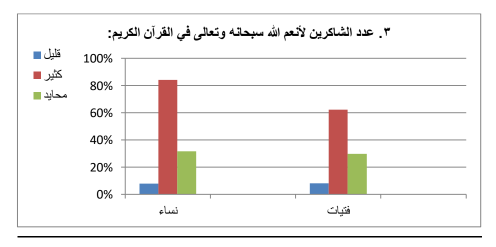
شكل رقم (١)

ويستدل من الشكل رقم (٢) تجنب عدم الرضا واليأس عند الابتلاء أحياناً بنسبة ويستدل من الشكل رقم (٢) تجنب عدم الرضا واليأس عند الابتلاء أحياناً بنسبة %07,77 من فئة النساء، و10,71% من فئة النساء، و10,71% من فئة النساء، و17,71% من فئة النساء، %07,71 من فئة الفتيات.



شكل رقم (٢)

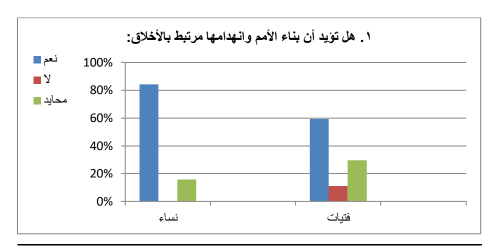
ويتضح من الشكل رقم (٣) آراء أفراد هذه العينة حول عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه وتعالى كثير بنسبة 1.5.4% من فئة النساء، و1.5.4% من فئة الفتيات، وأما من يرى أن عدد الشاكرين قليل 1.5.4% من فئة النساء والفتيات، والمحايدون من فئة النساء 1.5.4% والفتيات 1.5.4%.



شکل رقم (۳)

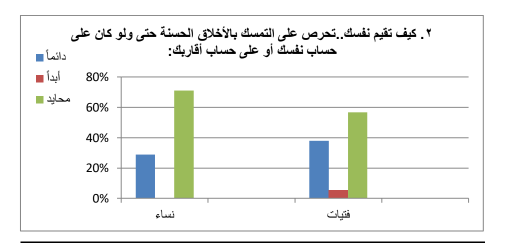
المطلب الثاني: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع نفسه.

يلاحظ من الشكل رقم (١) نسبة المؤيدين أن بناء الأمم والهدامها مرتبط بالأخلاق تفوق المعارضين؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين من فئة النساء 1.7.8%، والمحايدون من فئة الفتيات بنسبة 0.7.8%، أما المعارضون من فئة الفتيات بنسبة 0.7.8%، والمحايدون من فئة النساء بنسبة 0.7.8%، والفتيات بنسبة 0.7.8%.



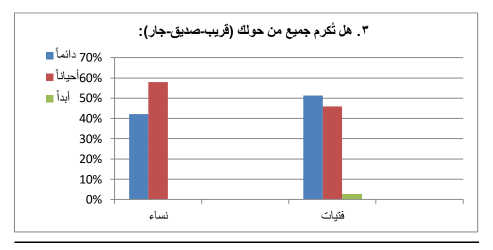
شكل رقم (١)

ويستدل من الشكل رقم (٢) آراء أفراد العينة حول التمسك بالأخلاق الحسنة حتى ولو كان على حساب النفس أو على حساب الأقارب، وبلغت نسبة من أجاب دائماً من فئة النساء 7.4%، والفتيات بنسبة 7.4%.



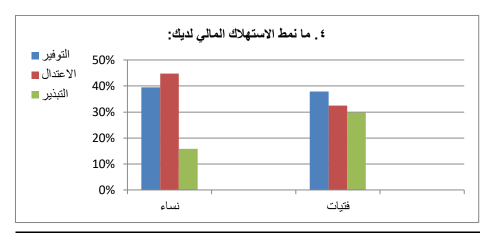
شكل رقم (٢)

ويستدل من الشكل رقم (٣) إكرام أفراد العينة لجميع البشر دائماً بنسبة ويستدل من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٥٨,١٥%، وأحياناً بنسبة ٥٧,٨٩% من فئة النساء، و٤٥,٩٤% من فئة الفتيات، وأبداً بنسبة ٢,٧٠% من فئة الفتيات.



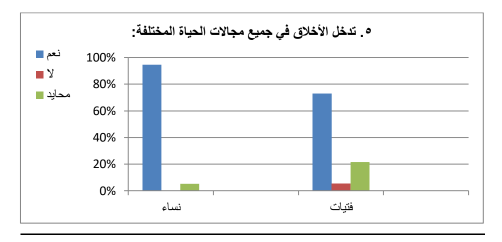
شکل رقم (۳)

ويلاحظ من الشكل رقم (٤) نسبة التوفير في استهلاك المال  $^{9}$ 9 من فئة النساء، والفتيات بنسبة  $^{9}$ 9 من فئة النساء، والفتيات بنسبة  $^{9}$ 9 من فئة النساء، والفتيات بنسبة  $^{9}$ 9 من فئة النساء، والفتيات بنسبة والفتيات بنسبة  $^{9}$ 9 من فئة النساء، والفتيات بنسبة  $^{9}$ 9 من فئة النسبة المنسبة والفتيات بنسبة المنسبة والفتيات بنسبة المنسبة المنسبة المنسبة والفتيات بنسبة المنسبة المنسبة المنسبة والفتيات بنسبة المنسبة المنس



شکل رقم (٤)

ويتضح من الشكل رقم (٥) دخول الأخلاق في جميع مجالات الحياة المختلفة؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء ٣٤,٧٣%، والفتيات بنسبة ١٩٠٨، من فئة النساء ٢٦,٥٥%، والمحايدون من فئة النساء ٢٦,٥٥%، والمحايدون من فئة النساء ٢٦,٥٠%، والفتيات بنسبة ٢٦,٦٢%.

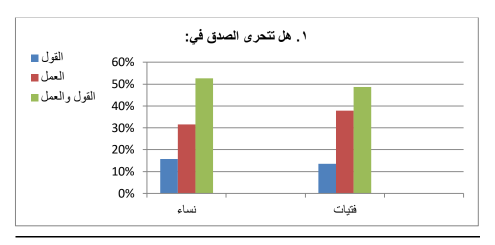


شکل رقم (٥)

#### المطلب الثالث:

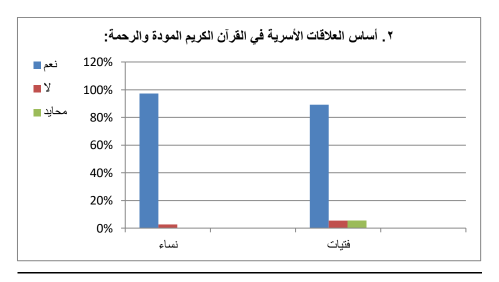
# أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع أسرته.

يلاحظ من الشكل رقم (۱) التزام أفراد العينة بالصدق في القول والعمل؟ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء 7.70%، والفتيات بنسبة 4.7.70%، ومن يلتزم الصدق في القول من فئة النساء 7.70%، والفتيات بنسبة 7.70%، ومن يلتزم الصدق في العمل من فئة النساء 7.70%، والفتيات بنسبة 7.70%.



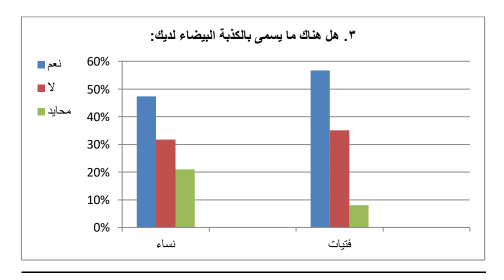
شكل رقم (١)

ويلاحظ من الشكل رقم (٢) رؤية أفراد العينة أن أساس العلاقات الأسرية في القرآن الكريم المودة والرحمة بنسبة % (3,1,1) = 100 من فئة النساء، والفتيات بنسبة بنسبة % (3,1,1) = 100 والمحايدون من فئة الفتيات بنسبة % (3,1,1) = 100 والمحايدون من فئة الفتيات بنسبة % (3,0) = 100



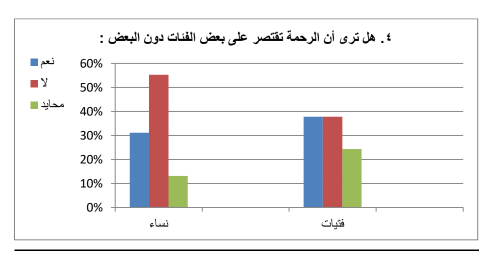
شكل رقم (٢)

ويلاحظ من الشكل رقم (٣) مدى شيوع الكذبة البيضاء لدى أفراد العينة، وبلغت نسبة من لا يستخدمها من فئة النساء ٧٥,١٣%، والفتيات بنسبة ٢٩,٥٦%، والحايدون ومن يستخدمها من فئة النساء بنسبة ٢٧,٣٦%، والفتيات بنسبة ٢٥,٥٦٥%، والحايدون من فئة النساء ٢١%، والفتيات بنسبة ٨,١٠%.



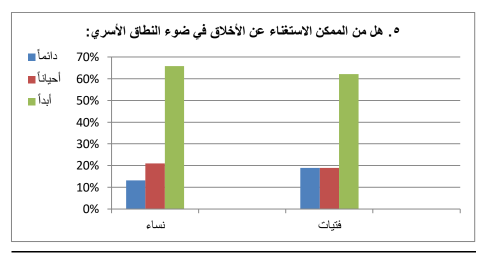
شکل رقم (۳)

ويستدل من الشكل رقم (٤) أن الرحمة لا تقتصر على بعض الفئات دون البعض؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك 7,00% من فئة النساء، والفتيات بنسبة 7,00%، وأما من يرى بألها تقتصر على البعض من فئة النساء 7,00%، والفتيات بنسبة 7,00%، والمحايدون من فئة النساء بنسبة 7,000%، والمحايش والمحايش



شكل رقم (٤)

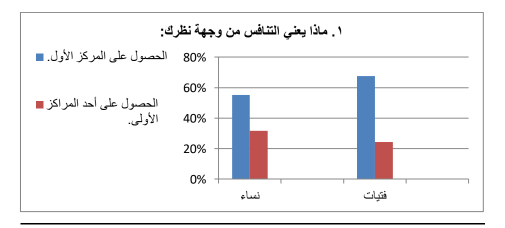
ويلاحظ من الشكل رقم (٥) أنه لا يمكن الاستغناء عن الأخلاق في ضوء النطاق الأسري أبداً؛ حيث نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء 0,0,0، والفتيات بنسبة المؤيدين لدلك من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0,0,0، والذين يرون أحياناً 0,0,0، والفتيات بنسبة 0,0,0، والفتيات بنسبة 0,0,0، والفتيات بنسبة 0,0,0، والفتيات بنسبة 0,0,0،



شكل رقم (٥)

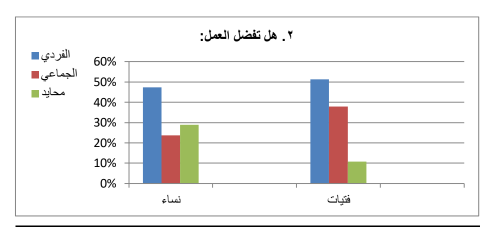
المطلب الرابع: أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في أخلاق الإنسان مع مجتمعه ووطنه.

يلاحظ من الشكل رقم (١) أن التنافس يعني الحصول على المركز الأول؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء ٢٦,٥٥%، والفتيات بنسبة ٢٥,٥١% من فئة والذين يرون التنافس يعني الحصول على أحد المراكز الأولى بنسبة ٢٥,١٣٧% من فئة النساء، والفتيات بنسبة ٢٤,٣٢%.



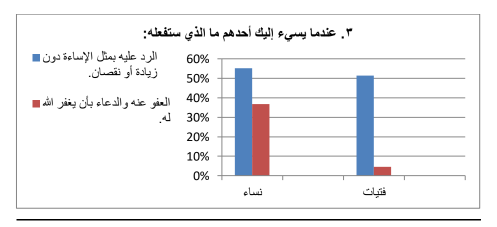
شكل رقم (١)

ويستدل من الشكل رقم (۲) أفضلية العمل الفردي؛ حيث بلغت نسبة المفضلين لذلك 87,77 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 97,77 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 97,77 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 97,77 والمحايدون من فئة النساء بنسبة 97,77 والفتيات بنسبة 97,77 والفتيات بنسبة 97,77 والفتيات بنسبة 97,77 والفتيات بنسبة 97,77



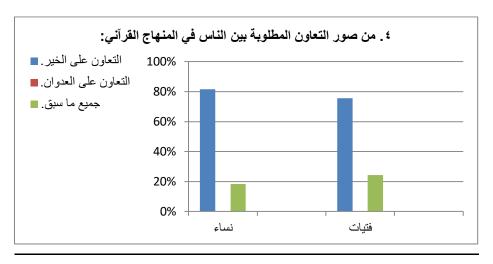
شكل رقم (٢)

ويتضح من الشكل رقم (٣) ردود أفعال عينة الدراسة عند إساءة الآخرين إليهم، وبلغت نسبة من يرد الإساءة بمثلها دون زيادة أو نقصان من فئة النساء 0.7700%، ومن يصفح ويعفو بنسبة 0.777% من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.770%، ومن يصفح ويعفو بنسبة 0.771% من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.771%.



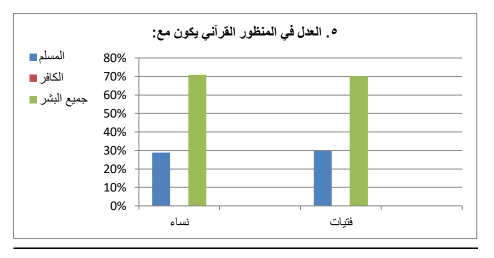
شکل رقم (۳)

ويتضح من الشكل رقم (٤) من صور التعاون المطلوبة بين الناس في المنهاج القرآني التعاون على الخير 0.000 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.000 من فئة النساء، والفتيات بنسبة يرى التعاون على الخير والعدوان بنسبة 0.000 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.000 بنسبة 0.000 من فئة النساء، والفتيات بنسبة 0.000 بنسبة 0.000



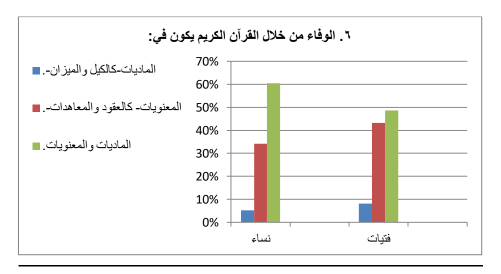
شكل رقم (٤)

ويستدل من الشكل رقم (٥) أن العدل يكون بين المسلم مع جميع البشر؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء بنسبة ٧٧%، والفتيات بنسبة بنسبة بنسبة بينما بلغت نسبة من يرى أن العدل يكون بين المسلم والمسلم من فئة النساء بنسبة ٢٨,٩٤%، والفتيات بنسبة ٢٩,٧٢%.



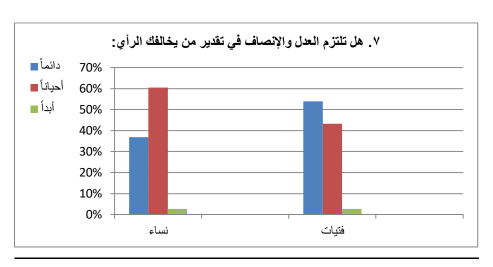
شكل رقم (٥)

ويتضح من الشكل رقم (٦) أن الوفاء يكون في الماديات والمعنويات؛ حيث بلغت نسبة المؤيدين لذلك من فئة النساء ٢٥,٠٥٣%، والفتيات بنسبة ٤٨,٦٤%، ومن يرى أن الوفاء يكون في الماديات من فئة النساء ٢٦,٥٥%، والفتيات بنسبة وأما من يرى بأن الوفاء يكون في المعنويات من فئة النساء ٢٦,٢١%، الفتيات بنسبة وأما من يرى بأن الوفاء يكون في المعنويات من فئة النساء ٢١,٢١%، الفتيات بنسبة %5,7,٢٤%.



شکل رقم (٦)

ويتضح من الشكل رقم (۷) التزام العدل والإنصاف في تقدير من يخالف الرأي دائماً بنسبة 30%، و 70,07% من فئة دائماً بنسبة 30%، و 70,07% من فئة النساء أحياناً، والفتيات بنسبة 30%، و 30%، و 30% من فئة النساء أبداً، والفتيات بنسبة 30%، و 30% من فئة النساء أبداً، والفتيات بنسبة 30%.



شکل رقم (۷)

- آراء أفراد العينة للسؤال الآتي:
- ما الدافع الذي يوجهك نحو الصبر؟
  - فئة النساء:
- الإيمان بالله سبحانه وتعالى، وأن بعد كل عسر يسر بإذن الله.
  - 0 الإصرار.
- قراءة القرآن الكريم، وقوله تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة: ٥٥١).
  - 0 الدين الاسلامي.
  - 0 النظر إلى مصائب الناس.
    - فئة الفتيات:
  - القدوة بالأنبياء عليهم السلام.
    - 0 الحصول على الأجر.

- تحقیق الهدف.
- ذكر الله سبحانه وتعالى.
- من أجاب بغير ذلك في سؤال: ماذا يعني التنافس من وجهة نظرك؟
  - فئة النساء والفتيات:
  - إبراز المهارات والقدرات.
    - فئة الفتيات:
  - حب التفاعل مع الغير، والتشجيع لبذل جهد أكبر.
- من أجاب بغير ذلك- في سؤال: عندما يسيء إليك أحدهم ما الذي

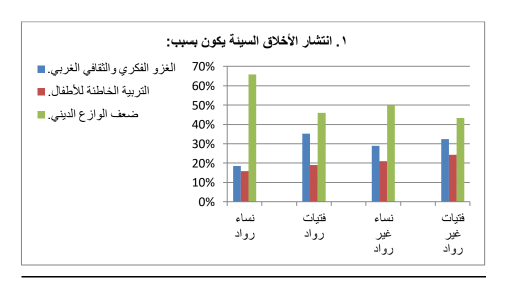
#### ستفعله؟

- فئة النساء، والفتيات:
- على حسب الموقف والأشخاص.

# المبحث الرابع:

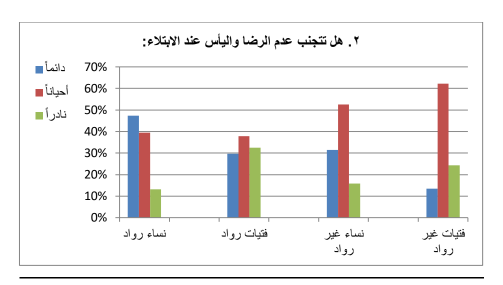
# مقارنة نتائج الدراستين.

من خلال المقارنة بين نتائج الدراستين في قياس مدى أثر تطبيق أخلاق القرآن الكريم على رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه مقارنة بغيرهم من الأشخاص، يظهر الفارق بين العينتين بجلاء ووضوح، من خلال التفاوت في النسب بين رواد المراكز وبين غيرهم، ولا شك أن هذا ما ينبغي أن يكون عليه حامل القرآن الكريم من أخلاق عالية، تعمر قلبه، وتنير دربه، وتميز أدبه في شتى مجالات حياته، ليظهر أثر تعلم القرآن الكريم عليه من خلال سلوكه المستقى من المنهاج القرآني عن عقيدة وإيمان وعلم ويقين يترجمه العمل والتطبيق. ولإدارة الدعوة والإرشاد الديني بوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية جهود حثيثة ومساعي كريمة من أجل الارتقاء بأخلاق رواد المراكز من خلال طرح الكثير من الدورات والمحاضرات والندوات وثيقة الصلة بالقيم الأخلاقية، بالإضافة إلى العناية بتدبر القرآن الكريم وفهمه دون الاقتصار على حفظه.



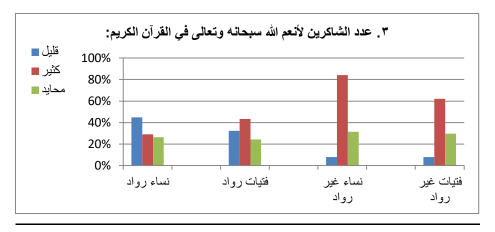
شكل رقم (١)

تشير نتائج شكل رقم (١) إلى اتفاق عينة الدراستين أن سبب انتشار الأخلاق السيئة الرئيس ضعف الوازع الديني، ويليه الغزو الفكري والثقافي الغربي، ثم التربية الخاطئة للأطفال، وهذا يؤكد مكانة الأخلاق في الإسلام وارتباطها الوثيق بأصول العقيدة الإسلامية، ومتى ضعف هذا الأساس أصبح أكثر عرضه للتأثر في الثقافة الغربية، فلا بد من العناية بالقيم الأحلاقية الرفيعة التي اعتنى بها الإسلام، والتي تشكل سلوك الإنسان.



شکل رقم (۲)

من خلال النظر في نتائج شكل رقم (٢) يتضح وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين اجتناب عدم الرضا واليأس أثناء الابتلاء دائماً عند فئة النساء الرواد؛ بينما فئة النساء غير الرواد جاءت أعلى نسبة أحياناً، وكذلك فئة الفتيات غير الرواد أعلى نسبة أحياناً، وكذلك فئة الفتيات غير الرواد أعلى نسبة أحياناً،



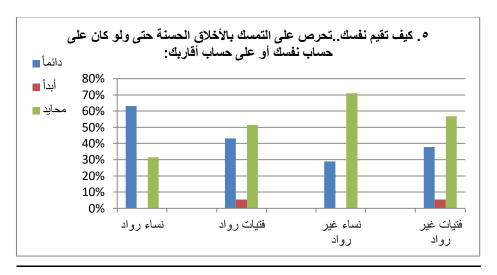
شکل رقم (۳)

يتضح من الشكل رقم (٣) وجود تفاوت في النسب بين الرواد وغيرهم في عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم؛ حيث بلغت أعلى نسبة عند فئة النساء غير الرواد ٢٢,١٦% أن عدد الشاكرين كثير، بينما أعلى نسبة في فئة النساء الرواد أجابت بقليل، وكذلك نسبة فئة الفتيات غير الرواد تفوق نسبة الفتيات الرواد أن عدد الشاكرين كثير. ويدل ذلك على وعي وفهم رواد مراكز القرآن الكريم للعديد من الآيات التي تبين أن عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه وتعالى قليل.



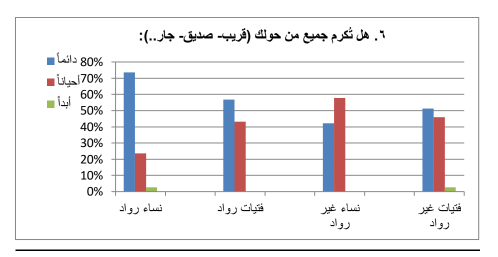
شکل رقم (٤)

توضح نتائج شكل رقم (٤) تقارب النسب بين عينة الدراستين أن بناء الأمم والهدامها مرتبط بالأخلاق، وهذه نسب حيدة تنم عن الإدراك بأهمية الأخلاق وأثرها على بناء الإنسان ومجتمعه.



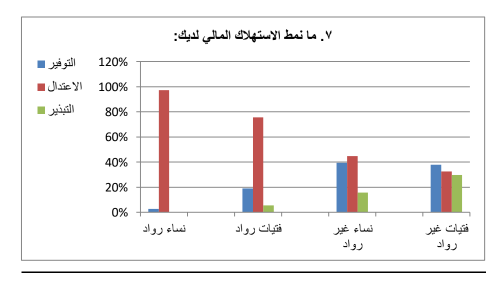
شکل رقم (٥)

أظهرت نتائج شكل رقم (٥) وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين عينة الدراستين في التمسك بالأخلاق الحسنة إن كان على حساب النفس أو على حساب الأقارب؛ حيث أعلى نسبة في فئة النساء الرواد أجابت بحرصها دائماً على التمسك بالأخلاق الحسنة، بينما جاءت أعلى نسبة في فئة النساء غير الرواد بالإجابة بمحايد، وكذلك نسب فئة الفتيات الرواد بالإجابة بمحايد.



شکل رقم (٦)

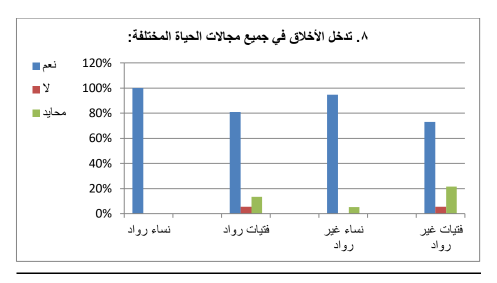
يوضح شكل رقم (٦) وجود فروق بين عينة الدراستين في مدى إكرام أفراد العينة للناس؛ حيث بلغت أعلى النسب لفئة النساء والفتيات الرواد ممن اخترن دائماً.



شکل رقم (۷)

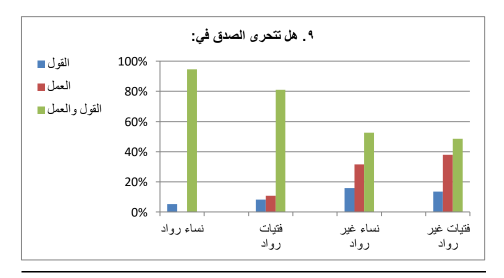
يظهر شكل رقم (٧) الفروق بين عينة الدراستين في نمط استهلاك المال؛ حيث بلغت أعلى النسب في فيئتي النساء والفتيات الرواد بالإجابة بالاعتدال، وتفوق نسب غير الرواد؛ حيث تقاربت نسب فئة النساء غير الرواد بين الاعتدال والتوفير، وأما فئة الفتيات

غير الرواد فجاءت أعلى نسبة التوفير. وذلك ينم عن إدراك الرواد لمنهاج القرآن الكريم الذي يرشد إلى التوسط والاعتدال.



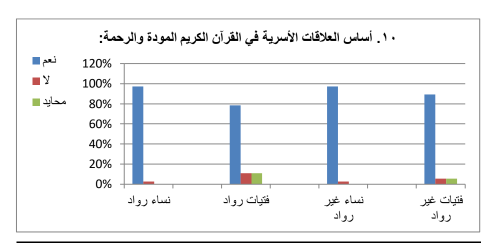
شکل رقم (۸)

يظهر شكل رقم (٨) اتفاق عينة الدراستين على دخول الأحلاق في جميع مجالات. الحياة المختلفة، وهذه نسب حيدة تنم عن إدراك تام لأهمية الأحلاق في جميع المجالات.



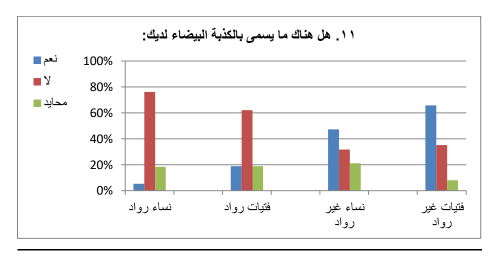
شکل رقم (۹)

من خلال النظر في الشكل رقم (٩) يتضح اتفاق عينة الدراستين في التزام الصدق في القول والعمل، ولكن كانت إجابة المستجيبين لذلك من الرواد تفوق إجابة غير الرواد، ويفوق عدد من أجاب بتحري الصدق في القول دون العمل أو العكس من غير الرواد مقارنة بنسب الرواد.



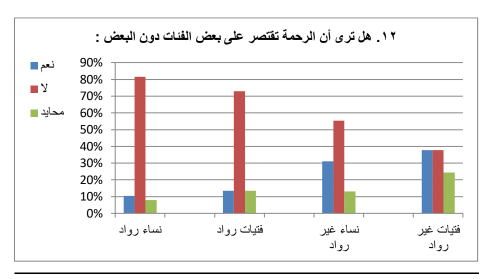
شكل رقم (۱۰)

كانت إجابة المستجيبين في الشكل رقم (١٠) من عينة الدراستين متفقة إلى حدٍ ما أن أساس العلاقات الأسرية في القرآن الكريم المودة والرحمة، وهذا ينم عن إدراك أهمية الأسرة وفضلها، وأنما تقوم على الرحمة والتعاطف بين أفرادها، لا على القسوة والغلظة.



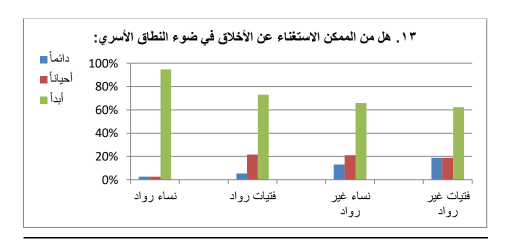
شكل رقم (۱۱)

يظهر الشكل رقم (١١) الفرق بين نتائج عينة الدراستين في استخدام الكذبة البيضاء؛ حيث كانت أعلى النسب في الرواد عدم استخدامها، بينما كانت أعلى النسب في غير الرواد استخدامها. وهذا يدل على إدراك الرواد للعديد من الآيات التي تأمر بالصدق و تنهى عن الكذب، وأنه لا يوجد ما يسمى بالكذبة البيضاء في ديننا الإسلامي.



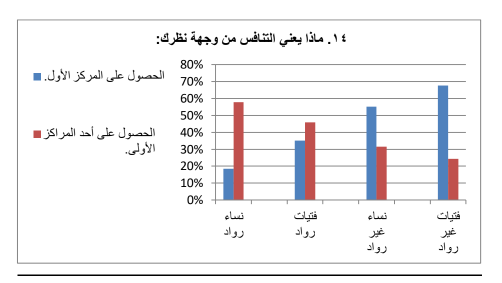
شکل رقم (۱۲)

يوضح الشكل رقم (١٢) تقارب النسب إلى حدٍ ما في عدم اقتصار الرحمة على بعض الفئات دون البعض، وربما يرجع هذا التقارب إلى إدراك أهمية الرحمة بين البشر.



شکل رقم (۱۳)

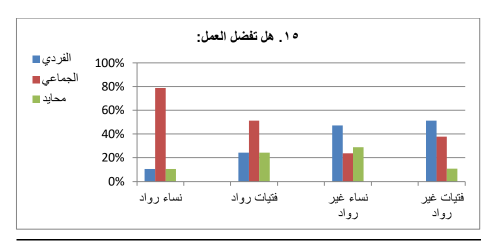
كانت إجابة المستجيبين من عينة الدراستين كما هو موضح في شكل رقم (١٣) متقاربة أنه لا يمكن الاستغناء عن الأخلاق في ضوء النطاق الأسري، وهذه نسب جيدة تؤكد على أهمية التمسك بالأخلاق في الأسرة التي تعتبر اللبنة الأولى في بناء المجتمع.



شکل رقم (۱٤)

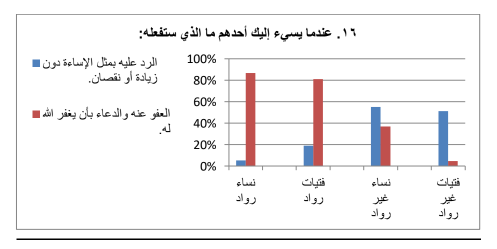
يتضح من الشكل رقم (١٤) وجود فروق ذات دلالة إحصائية في مفهوم التنافس بين عينة الدراستين؛ حيث جاءت أعلى النسب في الرواد أن مفهوم التنافس لا يعني الحصول على أحد المراكز، وكان هناك من الرواد من المحصول على المركز الأول بل يعني الحصول على أحد المراكز، وكان هناك من الرواد من أحاب أن التنافس يعني: محاولة بذل أقصى مجهود للوصول إلى الأفضل، وأن يكون التنافس شريفاً، وأن يكون حالصاً لوجه الله، والفوز بمحبته سبحانه وتعالى، دون إححاف حق أحد أو إنقاصه. وهو يعني إبراز المهارات والقدرات والإتقان في المحال المحدد، والحصول على الفائدة المرجوة من الشيء. وهو حب التفاعل مع الغير، والتشجيع البذل جهد أكبر، والروح الرياضية والتجربة، والتعلم من التجربة، وكسب رضا النفس. بينما جاءت أعلى النسب في غير الرواد أن التنافس يعني الحصول على المركز الأول.

وهذا الاختلاف في النتائج ينم عن مدى إدراك الرواد أن التنافس لا يكون إلا من أحل الوصول إلى الفائدة المرجوة من ذلك التنافس بعيداً عن الأنانية وحب الذات.



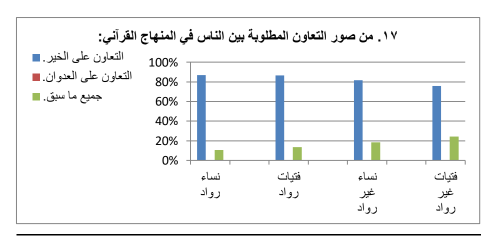
شکل رقم (۱۵)

يوضح الشكل رقم (١٥) الفرق الواضح بين نتائج عينة الدراستين في الأفضلية بين العمل الجماعي، والعمل الفردي؛ حيث كانت أعلى النسب في الرواد تفضل العمل الجماعي، بينما كانت أعلى النسب في غير الرواد تفضل العمل الفردي، وهذا الفارق بين النتائج ينم عن حرص الرواد على التمسك بأخلاق القرآن الكريم التي تدعو إلى روح الجماعة، وتحث المسلمين على التعاون والتكافل في جميع مجالات الحياة المختلفة.



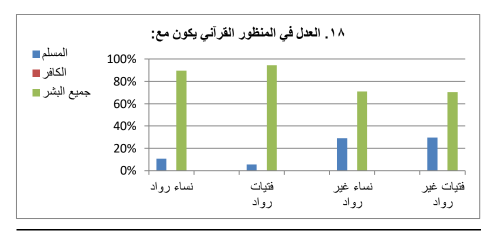
شکل رقم (۱٦)

يتضح من الشكل رقم (١٦) وجود فروق بين نتائج الدراستين في ردود أفعال العينة عند إساءة الآخرين إليهم؛ حيث كانت أعلى النسب في الرواد العفو عن المسيء والدعاء بأن يغفر الله له، بينما جاءت أعلى النسب في غير الرواد الرد على المسيء بمثل الإساءة دون زيادة أو نقصاناً. وتدل النتائج على مدى حرص الرواد على تطبيق المنهاج القرآني من خلال التمسك بالقيم الأخلاقية التي أمر بها القرآن الكريم ولهى عن ضدها، من عفو وصفح، وإحسان، وكظم غيض، وغيرها من القيم الأخلاقية الرفيعة.



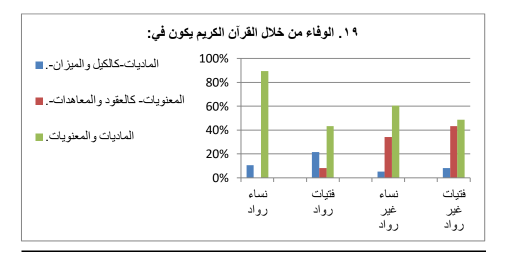
شكل رقم (۱۷)

من خلال الشكل رقم (١٧) يتضح عدم وجود فروق بين نتائج الدراستين، ور. مما يرجع ذلك إلى ثقافة الأفراد نحو صور التعاون المطلوبة بين بني البشر في القرآن الكريم.



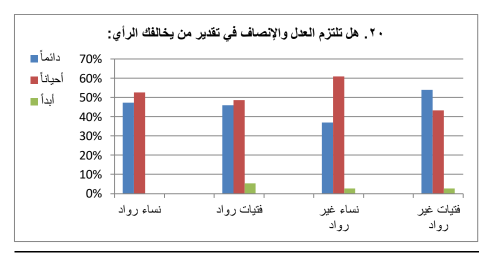
شکل رقم (۱۸)

يتضح من الشكل رقم (١٨) اتفاق عينة الدراستين أن العدل يكون بين جميع البشر، على الرغم من وجود تفاوت بسيط في النسب؛ حيث جاءت نسب من غير الرواد أن العدل يكون بين المسلم والمسلم فحسب.



شکل رقم (۱۹)

يظهر الشكل رقم (١٩) اتفاق عينة الدراستين أن الوفاء يكون في الماديات والمعنويات، على الرغم من وجود تفاوت بسيط في النسب؛ حيث جاءت نسب غير الرواد أن الوفاء يكون في المعنويات فحسب.



شکل رقم (۲۰)

يتضح من الشكل رقم (٢٠) تقارب نتائج عينة الدراستين في التزام العينة بالعدل والإنصاف في تقدير من يخالف الرأي بين دائماً وأحياناً.

# مناقشة حول مجالات الدراسة: إجابة السؤال الأول:

للإجابة عن السؤال الأول لهذه الدراسة الميدانية؛ فقد تم حساب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية لفقرات الاستبانة، بحسب كل مجال، ثم المجالات مجتمعة.

للإجابة عن سؤال: ما الاتجاه العام لعبارات الاستبانة من وجهة نظر عينة الدراسة حرى استخراج المتوسطات الحسابية، والانحرافات المعيارية، لكل متغير من متغيرات الدراسة.

| المحور          | الوسط الحسابي | الانحراف | الترتيب من حيث | الوزن النسبي | الاتجاه العام |
|-----------------|---------------|----------|----------------|--------------|---------------|
|                 | الموزون       | المعياري | القوة          |              |               |
| المنهاج القرآني | 2.265         | 0.287079 | 2              | 75.5%        | متوسط         |
| الأخلاق         | 2.334         | 0.270221 | 1              | 77.8%        | متوسط         |
| الاستمارة       | 2.299         | 0.232853 |                | 76.7%        | متوسط         |
| الكلية          |               |          |                |              |               |

الجدول رقم (١) يوضح الوسط الحسابي والانحراف المعياري لمحالات الدراسة والدرجة الكلية، بالإضافة إلى ترتيب المحالات.

ويلاحظ من الجدول السابق أن المتوسطات الحسابية لإجابة أفراد عينة الدراسة لكل متغير من متغيرات الدراسة تراوحت ما بين (٢,٢٦٥، ٢,٣٣٤) وأن المتوسط الحسابي الكلي للمتغيرات كان(٢,٢٩٩)، وقد تم ترتيب المتغيرين بحسب المحك للمتوسط الحسابي الموزن، حيث حصل متغير الأخلاق على المرتبة الأولى، فنال متوسطاً حسابياً مقداره (٢,٣٣٤)، باتحاه متوسط. وجاء في المرتبة التالية بفارق ليس كبير متغير المنهج القرآني، حيث حصل متغير المنهج القرآني على متوسط حسابي مقداره (٢,٣٣٤)، باتجاه متوسط.

# المجال الأول: المنهاج القرآني.

اشتمل هذا المجال على (٥) فقرات. ويبين الجدول رقم (٢) المتوسطات الحسابية، والانحرافات المعيارية، وترتيب هذه الفقرات تنازلياً، بحسب مجالها، وبحسب ورودها في الاستبانة.

| الاتحاه | الوزن النسيي | الترتيب | الانحراف | الوسط   | العبارة                        | رقم العبارة |
|---------|--------------|---------|----------|---------|--------------------------------|-------------|
| العام   |              | من حيث  | المعياري | الحسابي |                                | في          |
|         |              | القوة   |          | الموزون |                                | الاستبانة   |
| قوي     | 95.1%        | 1       | .483     | 2.85    | أساس العلاقات الأسرية في       | 12          |
|         |              |         |          |         | القرآن الكريم المودة والرحمة:  |             |
| قوي     | 94.4%        | 2       | .374     | 2.83    | من صور التعاون المطلوبة بين    | 19          |
|         |              |         |          |         | الناس في المنهاج القرآني:      |             |
| قوي     | 87.6%        | 3       | .782     | 2.63    | العدل في المنظور القرآني يكون  | 20          |
|         |              |         |          |         | مع:                            |             |
| متوسط   | 74.0%        | 4       | .858     | 2.22    | الوفاء من خلال القرآن الكريم   | 21          |
|         |              |         |          |         | يكون في:                       |             |
| ضعیف    | 26.4%        | 5       | .854     | .79     | عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه | 10          |
|         |              |         |          |         | وتعالى في القرآن الكريم:       |             |

جدول رقم (٢) يبين الترتيب التنازلي لإجابات أفراد الدراسة على فقرات متغير المنهاج القرآني حسب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية التي حازتها.

# ويلاحظ من الجدول السابق:

- حصول العبارة رقم (١٢) والتي تنص على أن: "أساس العلاقات الأسرية في القرآن الكريم المودة والرحمة " على المرتبة الأولى باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٩٥,١) ، وانحراف معياري(٠,٤٨٣)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور المنهاج القرآني على نحو قوي.
- وحصلت عبارة رقم (١٩) والتي تنص على "من صور التعاون المطلوبة بين الناس في المنهاج القرآني" على المرتبة الثانية باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٤٤,٤ %)، وانحراف معياري (٣٧٤)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور المنهاج القرآني على نحو قوي.

- وحصلت عبارة رقم (٢٠) والتي تنص على "العدل في المنظور القرآني يكون مع" على المرتبة الثالثة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٨٧,٦%)، وانحراف معياري (٠,٧٨٢)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه . محور المنهاج القرآن على نحو قوي.
- وحصلت عبارة رقم (٢١) والتي تنص على "الوفاء من خلال القرآن الكريم يكون في "على المرتبة الرابعة باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي متوسط (٤٧%)، وانحراف معياري (٨٥٨,٠)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور المنهاج القرآني على نحو متوسط.
- وحصلت عبارة رقم (١٠) والتي تنص على "عدد الشاكرين لأنعم الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم" على اتجاه موافقة ضعيف وبوزن نسبي (٢٩,٠)، وانحراف معياري (٢٩,٠)؛ مما يشير إلى تشتت عينة الدراسة حول هذه العبارة حيث تعد أكثر العبارات تشتتاً في هذا المحور.

وترى الباحثة أن الاتجاهات العامة للعبارات السابقة كانت أكثر موافقة لمحور المنهاج القرآني؛ حيث حازت جميع العبارات على الموافقة بمستوى قوي ومتوسط، عدا العبارة رقم (١٠) التي جاءت بموافقة ضعيفة والتي أظهرت وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه وغير الرواد -كما هو موضح في شكل رقم (٤) من المبحث الرابع لهذا الفصل-.

# المجال الثاني: الأخلاق.

اشتمل هذا المجال على (١٥) فقرة. ويبين الجدول رقم (٣) المتوسطات الحسابية، والانحرافات المعيارية، وترتيب هذه الفقرات تنازلياً، بحسب مجالها، وبحسب ورودها في الاستبانة.

| الاتحاه | الوزن  | الترتيب من | الانحراف | الوسط   | العبارة                                                                        | رقم العبارة  |
|---------|--------|------------|----------|---------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| العام   | النسبي | حيث القوة  | المعياري | الحسابي |                                                                                | في الاستبانة |
|         |        |            |          | الموزون |                                                                                |              |
| قوي     | 94.9%  | 1          | .429     | 2.85    | تدخل الأخلاق في جميع مجالات الحياة المختلفة:                                   | 4            |
| قوي     | 91.3%  | 2          | .549     | 2.74    | هل تؤيد أن بناء الأمم وانهدامها مرتبط بالأخلاق:                                | 2            |
| قوي     | 86.2%  | 3          | .677     | 2.59    | هل تتحرى الصدق في:                                                             | 11           |
| قوي     | 85.1%  | 4          | .608     | 2.55    | عندما يسيء إليك أحدهم ما الذي ستفعله:                                          | 18           |
| قوي     | 84.9%  | 5          | .526     | 2.55    | هل تكرم جميع من حولك (قريب-صديق-حار):                                          | 5            |
| قوي     | 83.3%  | 6          | .712     | 2.50    | ما نمط الاستهلاك المالي لديك:                                                  | 8            |
| قوي     | 81.1%  | 7          | .549     | 2.43    | هل تلتزم العدل والإنصاف في تقدير من يخالفك الرأي:                              | 22           |
| قوي     | 80.7%  | 8          | .547     | 2.42    | كيف تقيم نفسك تحرص على التمسك بالأخلاق الحسنة حتى ولو كان على حساب نفسك أو على | 3            |
| قوي     | 79.6%  | 9          | .842     | 2.39    | حساب أقاربك:<br>هل ترى أن الرحمة تقتصر على بعض الفتات دون<br>بعض:              | 14           |
| متوسط   | 74.2%  | 10         | .868     | 2.23    | انتشار الاخلاق السيئة يكون بسبب:                                               | 1            |
| متوسط   | 73.1%  | 11         | .895     | 2.19    | هل هناك ما يسمى بالكذبة البيضاء لديك:                                          | 13           |
| متوسط   | 72.0%  | 12         | .891     | 2.16    | هل تفضل العمل:                                                                 | 17           |
| متوسط   | 69.8%  | 13         | .717     | 2.09    | هل تتجنب عدم الرضا واليأس عند الابتلاء:                                        | 9            |
| متوسط   | 65.6%  | 14         | .915     | 1.97    | ماذا يعيني التنافس من وجهة نظرك:                                               | 16           |
| ضعیف    | 45.3%  | 15         | .658     | 1.36    | هل من الممكن الاستغناء عن الأخلاق في ضوء<br>النطاق الأسري:                     | 15           |

جدول رقم (٣) يبين الترتيب التنازلي لإجابات أفراد الدراسة على فقرات متغير الأخلاق حسب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية التي حازتها.

# ويلاحظ من الجدول السابق:

- حصول العبارة رقم (٤) والتي تنص على "تدخل الأخلاق في جميع على الختلفة" على المرتبة الأولى باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر

(٩٤,٩ %)، وانحراف معياري(٢٩,٤٢٩)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.

- وحصلت العبارة رقم (٢) والتي تنص على "هل تؤيد أن بناء الأمم وانهدامها مرتبط بالأخلاق" على المرتبة الثانية باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٩١,٣)، وانحراف معياري (٩٤,٥٠)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.
- وحصلت العبارة رقم (١١) والتي تنص على "هل تتحرى الصدق في" على المرتبة الثالثة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٨٦,٢)، وانحراف معياري (٧,٦٧٧) مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.
- وحصلت العبارة رقم (۱۸) والتي تنص على "عندما يسيء إليك أحدهم ما الذي ستفعله" على المرتبة الرابعة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (۸۰٫۸%)، وانحراف معياري (۰٫۲۰۸)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.
- وحصلت العبارة رقم (٥) والتي تنص على "هل تكرم جميع من حولك (قريب-صديق-جار..)" على المرتبة الخامسة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (وريب-صديق-الخراف معياري (٥٢٦)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوى.
- وحصلت العبارة رقم (٢٢) والتي تنص على "هل تلتزم العدل والإنصاف في تقدير من يخالفك الرأي" على المرتبة السابعة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبى عالي

يقدر (٨١,١)، وانحراف معياري (٠,٥٤٩)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.

- وحصلت العبارة رقم (٣) والتي تنص على "كيف تقيم نفسك. تحرص على التمسك بالأخلاق الحسنة حتى ولو كان على حساب نفسك أو أقاربك" على المرتبة الثامنة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر ((0,0,0,0))، وانحراف معياري ((0,0,0,0))؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.
- وحصلت العبارة رقم (١٤) والتي تنص على "هل ترى أن الرحمة تقتصر على بعض الفئات دون بعض" على المرتبة التاسعة باتجاه موافقة قوية، وبوزن نسبي عالي يقدر (٧٩,٦%)، وانحراف معياري (٠,٨٤٢)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو قوي.
- وحصلت العبارة رقم (١) والتي تنص على "انتشار الاخلاق السيئة يكون بسبب" على المرتبة العاشرة باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي عالي يقدر (٢٤,٧%)، وانحراف معياري (٠,٨٦٨)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه . محور الأخلاق على نحو متوسط.
- وحصلت العبارة رقم (١٣) والتي تنص على "هل هناك ما يسمى بالكذبة البيضاء لديك" على المرتبة الحادية عشر باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي عالي يقدر (٧٣,١)، وانحراف معياري (٠,٨٩٥)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو متوسط.
- وحصلت العبارة رقم (١٧) والتي تنص على "هل تفضل العمل" على المرتبة الثانية عشر باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي عالي يقدر (٧٢٥)، وانحراف معياري (٠,٨٩١)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو متوسط.

- وحصلت العبارة رقم (٩) والتي تنص على "هل تتجنب عدم الرضا واليأس عند الابتلاء" على المرتبة الثالثة عشر باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي عالي يقدر (٦٩,٨ $^{0}$ )، وانحراف معياري (٧١٧,٠)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو متوسط.
- وحصلت العبارة رقم (١٦) والتي تنص على "ماذا يعني التنافس من وجهة نظرك" على المرتبة الرابعة عشر باتجاه موافقة متوسطة، وبوزن نسبي عالي يقدر (٢٠,٥١٥)، وانحراف معياري (٠,٩١٥)؛ مما يشير إلى تركز آراء عينة الدراسة على هذا الاتجاه بمحور الأخلاق على نحو متوسط.
- وحصلت العبارة رقم (١٥) والتي تنص على "هل من الممكن الاستغناء عن الأخلاق في ضوء النطاق الأسري" على المرتبة الأخيرة باتجاه موافقة ضعيف، وبوزن نسبي ضعيف يقدر (٣,٥٤٠%)، وانحراف معياري (٠,٦٥٨)؛ مما يشير إلى تشتت عينة الدراسة حول هذه العبارة حيث تعد أكثر العبارات تشتتاً في هذا المحور.

# إجابة السؤال الثاني:

وللإجابة عن السؤال الثاني: هل توجد علاقة ارتباطية بين المنهاج القرآني والأخلاق لدى عينة الدراسة؟ تم احتساب معامل ارتباط بيرسون.

|                                                              |                     | الاستمارة الكلية | المنهاج القرآني | الأخلاق |  |
|--------------------------------------------------------------|---------------------|------------------|-----------------|---------|--|
| الاستمارة الكلية                                             | Pearson Correlation | 1                | .846***         | .824*** |  |
|                                                              | Sig. (2-tailed)     |                  | .000            | .000    |  |
|                                                              | N                   | 150              | 150             | 150     |  |
| المنهاج القرآني                                              | Pearson Correlation | .846**           | 1               | .396**  |  |
|                                                              | Sig. (2-tailed)     | .000             |                 | .000    |  |
|                                                              | N                   | 150              | 150             | 150     |  |
| الأخلاق                                                      | Pearson Correlation | .824**           | .396**          | 1       |  |
|                                                              | Sig. (2-tailed)     | .000             | .000            |         |  |
|                                                              | N                   | 150              | 150             | 150     |  |
| **. Correlation is significant at the 0.01 level (2-tailed). |                     |                  |                 |         |  |

حدول رقم (٤) يوضح معامل ارتباط بيرسون للاستمارة الكلية ومحاورها.

ويلاحظ من الجدول السابق أنه يوجد علاقة ارتباط طردي قوي بين الاستمارة الكلية ومحوري الدراسة، حيث حصل محور المنهاج القرآني على أعلى درجة ارتباط طردي قوي فكانت قيمة معامل ارتباط بيرسون (\*\*846  $\cdot$  =  $\cdot$  )، يليه محور الأخلاق بدرجة ارتباط طردي قوي فكانت قيمة معامل ارتباط بيرسون (\*\*824  $\cdot$  =  $\cdot$  )، بالإضافة إلى وجود علاقة ارتباط طردي بين محوري المنهاج القرآني والأخلاق حيث حصلت قيمة معامل ارتباط بيرسون على (\*\*396  $\cdot$  =  $\cdot$  ).

#### فرضيات الدراسة الرئيسة:

توجد فروق ذات دلالة إحصائية للاتجاهات عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغيرات الشخصية (العمر، المستوي التعليمي، فئة العينة) لأفراد عينة الدراسة.

## الفرضيات الفرعية:

أ- هناك علاقة ذات دلالة إحصائية عن مدي تأثير المنهاج القرآني في أحلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير العمر لأفراد عينة الدراسة.

(ف.): لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوي دلالة ( $\alpha \leq 0.00$ ) بين متوسطات إجابات أفراد عينة الدراسة عن مدي تأثير المنهاج القرآن في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير العمر لأفراد عينة الدراسة .

(ف، ، ۰ و حد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوي دلالة ( $\alpha \le 0.00$ ) بين متوسطات إحابات أفراد عينة الدراسة عن مدي تأثير المنهاج القرآن في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير العمر لأفراد عينة الدراسة.

| الأخلاق | المنهاج القرآني |                       | الفئة العمرية    |
|---------|-----------------|-----------------------|------------------|
| 2.1315  | 2.2216          | الوسط الحسابي الموزون | من ۱۰ وأقل من ۱۸ |
| .15274  | .31193          | الانحراف المعياري     |                  |
| 2.3842  | 2.0579          | الوسط الحسابي الموزون | من۱۸– ۳۰         |
| .21613  | .17954          | الإنحراف المعياري     |                  |

| أكثرمن ٣٠ | الوسط الحسابي الموزون | 2.3920 | 2.4089 |
|-----------|-----------------------|--------|--------|
|           | الإنحراف المعياري     | .25135 | .29128 |
| Total     | الوسط الحسابي الموزون | 2.2653 | 2.3342 |
|           | الإنحراف المعياري     | .28708 | .27022 |

جدول رقم (٥) يبين أثر متغير المرحلة العمرية على مجالات الدراسة حسب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية الكلية التي حازتها الفئة العمرية.

أشارت النتائج الواردة في الجدول السابق رقم (٥) إلى وجود فروق ظاهرية بين متوسطات إجابة أفراد عينة الدراسة وفقاً للعمر على متغيرات الدراسة، وللكشف عن دلالة تلك الفروق؛ فقد حرى استخدام تحليل التباين المتعدد ( ANOVA ) لأثر المتغير العمر على المتغيرين، كما هو وارد في الجدول الآتي رقم (٦).

## نتائج اختبار تحليل التباين لأثر متغير العمر:

| المتغير          | الجحال    | بمحموع   | در جا <i>ت</i> | متوسط    | ف      | مستوى   |
|------------------|-----------|----------|----------------|----------|--------|---------|
|                  |           | المربعات | الحرية         | المربعات |        | الدلالة |
| المنهاج القرآني  | داخل      | 2.909    | 2              | 1.455    | 22.819 | .000    |
|                  | المحموعات |          |                |          |        |         |
|                  | بين       | 9.371    | 147            | .064     |        |         |
|                  | المحموعات |          |                |          |        |         |
|                  | المحموع   | 12.280   | 149            |          |        |         |
| الأخلاق          | داخل      | 2.033    | 2              | 1.017    | 16.892 | .000    |
|                  | المحموعات |          |                |          |        |         |
|                  | بين       | 8.847    | 147            | .060     |        |         |
|                  | المحموعات |          |                |          |        |         |
|                  | المجموع   | 10.880   | 149            |          |        |         |
| الاستمارة الكلية | داخل      | 1.557    | 2              | .779     | 17.549 | .000    |
|                  |           |          |                |          |        |         |

|    |     |     |       | الجموعات  |
|----|-----|-----|-------|-----------|
| ). | )44 | 147 | 6.522 | بين       |
|    |     |     |       | الجحموعات |
|    |     | 149 | 8.079 | الجموع    |

جدول رقم (٦) تحليل التباين المتعدد الأثر متغير العمر على متغيرات الدراسة.

المتغير المتغير الإشارة Sig كانت (  $\cdot$ ,  $\cdot$ ,  $\cdot$ ) و هما أقل من  $\cdot$ ,  $\cdot$  للمتغير المتهاج القرآني، الأخلاق، الاستمارة الكلية)؛ مما يدل على وجود فروق ذات دلالة ( المتعارفية عند مستوى دلالة (  $\cdot$ ,  $\cdot$ ) في المتغيرات المذكورة تعزى لمتغير العمر بالإضافة إلى الاستمارة الكلية؛ مما يؤدي إلى رفض فرض العدم (  $\cdot$ )، و قبول الفرض البديل (  $\cdot$ )، ولتحديد اتجاه دلالة تلك الفروق فقد تم إجراء المقارنات البعدية (Post Hoc Comparisons) باستخدام اختبار (Scheffe'Test) للمقارنات البعدية.

| Sig. | Std.   | Mean               |               | Dependent     | t Variable |
|------|--------|--------------------|---------------|---------------|------------|
|      | Error  | Difference         |               |               |            |
|      |        | (I-J)              |               |               |            |
| .022 | .05831 | .16373*            | من۱۸ – ۳۰     | من ۱۰ وأقل من | المنهاج    |
| .004 | .05072 | 17038 <sup>*</sup> | أكبرمن ٣٠     | ١٨            | القرآني    |
| .022 | .05831 | 16373 <sup>*</sup> | من ۱۰ وأقل من | من۱۸ – ۳۰     |            |
|      |        |                    | ١٨            |               |            |
| .000 | .05027 | 33411*             | أكثرمن ٣٠     |               |            |
| .004 | .05072 | .17038*            | من ۱۰ وأقل من | أكبرمن ٣٠     |            |
|      |        |                    | ١٨            |               |            |
| .000 | .05027 | .33411*            | من۱۸ – ۳۰     |               |            |
| .000 | .05666 | 25268 <sup>*</sup> | من۱۸ – ۳۰     | من ۱۰ وأقل من | الأخلاق    |
| .000 | .04928 | 27736 <sup>*</sup> | أكثرمن ٣٠     | ١٨            |            |
| .000 | .05666 | .25268*            | من ۱۰ وأقل من | من۱۸ – ۳۰     |            |
|      |        |                    | ١٨            |               |            |
| .880 | .04885 | 02468              | أكثرمن ٣٠     |               |            |

|           | أكثرمن ٣٠     | من ١٠ وأقل من | .27736*            | .04928 | .000 |
|-----------|---------------|---------------|--------------------|--------|------|
|           |               | ١٨            |                    |        |      |
|           |               | من۱۸ – ۳۰     | .02468             | .04885 | .880 |
| الاستمارة | من ۱۰ وأقل من | من۱۸ – ۳۰     | 04448              | .04865 | .659 |
| الكلية    | ١٨            | أكثرمن ٣٠     | 22387*             | .04232 | .000 |
|           | من۱۸ – ۳۰     | من ۱۰ وأقل من | .04448             | .04865 | .659 |
|           |               | ١٨            |                    |        |      |
|           |               | أكثرمن ٣٠     | 17939 <sup>*</sup> | .04194 | .000 |
|           | أكثرمن ٣٠     | من ۱۰ وأقل من | .22387*            | .04232 | .000 |
|           |               | ١٨            |                    |        |      |
|           |               | من۱۸ – ۳۰     | .17939*            | .04194 | .000 |

\*. The mean difference is significant at the 0.05 level.

جدول رقم (٧) اختبار (Scheffe'Test ) للمقارنات البعدية لمتغير العمر.

من الجدول السابق يتبين اتجاهات أفراد العينة لمتغير العمر تجاه المتغيرات كالآق:

## ١- متغير المنهاج القرآني.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (٧) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى ( 0.05 ≥ □□)، وكانت كالآتي:

## أ- الفئات العمرية (١٠ وأقل من ١٨):

- بین الفئات (۱۰ وأقل من ۱۸)، وبوسط مرجح = ۲,۲۲۱، والفئات (أكثر من  $\pi$  عام )، وبوسط مرجح =  $\pi$  (الأكثر من  $\pi$  عام ).

#### ب- الفئات العمرية (١٨ وأقل من٣٠):

- بین الفئات (۱۸ – ۳۰)، وبوسط مرجح =۲,۰۵۷، والفئات (۱۰ وأقل من ۱۸)، وبوسط مرجح =(7,7,7)، وكانت الفروق لصالح الفئات (۱۰ وأقل من ۱۸).

- بین الفئات (۲۰۸ - ۳۰)، و بوسط مرجع =۲,۰۵۷، والفئات (أكثر من (m, -1))، وبوسط مرجع=(m, -1)، وكانت الفروق لصالح الفئات (الأكثر من (m, -1)).

## ٢ – متغير الأخلاق.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (٧) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى ( 0.05 ≥ □ □ )، وكانت كالآتى:

## أ- الفئات العمرية (١٠ وأقل من ١٨):

- بین الفئات (۱۰ وأقل من ۱۸)، وبوسط مرجح=1,17، والفئات (۱۸ ۲۰). وبوسط مرجح=1,7,7، وكانت الفروق لصالح الفئات (1.1-1.7).
- بین الفئات (۱۰وأقل من۱۸)، و بوسط مرجح=۲,۱۳۱، والفئات (أكثر من ۳۰). من ۳۰)، و بوسط مرجح=۲,٤۰۸، وكانت الفروق لصالح الفئات(أكثر من ۳۰).

## ب- الفئات العمرية ( ١٨ وأكثر ):

- بین الفئات (۲۰–۳۰) ، وبوسط مرجح = ۲,۳۸٤۲، والفئات (أكثرمن  $(\mathfrak{r}, \mathfrak{r}, \mathfrak{r}, \mathfrak{r}, \mathfrak{r})$ ، وبوسط مرجح = ۲,٤٠٨، وكانت الفروق لصالح الفئات (أكثرمن  $(\mathfrak{r}, \mathfrak{r}, \mathfrak{r}, \mathfrak{r})$ ).

# ٣- الاستمارة الكلية.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (٧) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى ( 0.05 كالآتي:

## أ- الفئات العمرية (١٠ وأقل من ١٨):

- بین الفئات (۱۰ وأقل من ۱۸)، وبوسط مرجح =(7,1777) و الفئات (۱۸) ، وبوسط مرجح =(7,1771) و کانت الفروق لصالح الفئات (۱۸) .
- بین الفئات (۱۰ وأقل من۱۸)، وبوسط مرجح=۲,۱۷٦٦، و والفئات (أكثرمن (m, n))، وبوسط مرجح (m, n)، وبوسط الفئات (أكثرمن (m, n)).

## ب- الفئات العمرية (١٨ وأقل من٣٠):

- بین الفئات (۲۰ - ۳۰)، وبوسط مرجح = ۲,۲۲۱، والفئات (گثر من ۳۰)، وبوسط مرجح = ۲,٤٠٠٤، وکانت الفروق لصالح الفئات (أکثر من ۳۰).

#### الفرضيات الفرعية:

ب- هناك علاقة ذات دلالة إحصائية عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أحلاق رواد مراكز القرآن الكريم في دولة قطر تعزى للمتغير المؤهل الدراسي لأفراد العينة.

(ف.): لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى دلالة ( α≤٠,٠٥) بين متوسطات إجابات أفراد عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير المؤهل الدراسي لأفراد العينة.

ين (ف، ، ، ، وحد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى دلالة ( $\alpha$  < ، ، ،  $\alpha$  ) بين متوسطات إحابات أفراد عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير المؤهل الدراسي لأفراد العينة.

| المؤهل الدراء | سي                | المنهاج القرآني | الأخلاق | الاستمارة الكلية |
|---------------|-------------------|-----------------|---------|------------------|
| ابتدائي       | الوسط الحسابي     | 2.0462          | 2.1282  | 2.0872           |
|               | الانحراف المعياري | .22844          | .16102  | .17565           |
| إعدادي        | الوسط الحسابي     | 2.1702          | 2.3390  | 2.2546           |
|               | الانحراف المعياري | .26696          | .21257  | .15947           |
| ثان <i>وي</i> | الوسط الحسابي     | 2.3586          | 2.2805  | 2.3195           |
|               | الانحراف المعياري | .29462          | .32483  | .26465           |
| جامعي         | الوسط الحسابي     | 2.4208          | 2.4736  | 2.4472           |
|               | الانحراف المعياري | .21533          | .25590  | .19844           |
| Total         | الوسط الحسابي     | 2.2653          | 2.3342  | 2.2998           |
|               | الانحراف المعياري | .28708          | .27022  | .23285           |

جدول رقم (٨) يبين أثر متغير المؤهل الدراسي على متغير المنهاج والأحلاق، والاستمارة الكلية حسب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية الكلية التي حازتها الفئة العمرية.

أشارت النتائج الواردة في الجدول السابق رقم (٨) إلى وجود فروق ظاهرية بين متوسطات إجابة أفراد عينة الدراسة وفقاً لمتغير المؤهل الدراسي على متغيرات الدراسة، وللكشف عن دلالة تلك الفروق؛ فقد جرى استخدام تحليل التباين المتعدد ( ANOVA ) لأثر المتغير المؤهل على المتغيرين والاستمارة الكلية، كما هو وارد في الجدول الآتي رقم (٩).

| المتغير            | الجحال         | بمحموع   | درجات  | متوسط    | ف      | مستوى   |
|--------------------|----------------|----------|--------|----------|--------|---------|
|                    |                | المربعات | الحرية | المربعات |        | الدلالة |
| المنهاج القرآني *  | داخل المحموعات | 3.087    | 3      | 1.029    | 16.345 | .000    |
| المؤهل الدراسي     | بين المجموعات  | 9.192    | 146    | .063     |        |         |
|                    | الجحموع        | 12.280   | 149    |          |        |         |
| الأخلاق * المؤهل   | داخل المحموعات | 2.121    | 3      | .707     | 11.785 | .000    |
| الدراسي            | بين الجحموعات  | 8.759    | 146    | .060     |        |         |
| _                  | الجحموع        | 10.880   | 149    |          |        |         |
| الاستمارة الكلية * | داخل الجموعات  | 2.326    | 3      | .775     | 19.675 | .000    |
| المؤهل الدراسي     | بين الجحموعات  | 5.753    | 146    | .039     |        |         |
|                    | الجحموع        | 8.079    | 149    |          |        |         |

جدول رقم (٩) يبين نتائج اختبار تحليل التباين المتعدد لأثر متغير المؤهل الدراسي على متغيرات الدراسة.

من خلال الجدول السابق نلاحظ أن قيمة الاشارة  $\operatorname{Sig}$  كانت (  $\cdot$ ,  $\cdot$ ,  $\cdot$ ) وهم أقل من  $\cdot$ ,  $\cdot$  للمتغير ( المنهاج القرآني، الأخلاق، الاستمارة الكلية) مما يدل على وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى دلالة (  $\cdot$ ,  $\cdot$ ,  $\cdot$ ) في المتغيرات المذكورة تعزى لمتغير العمر بالإضافة إلى الاستمارة الكلية، مما يؤدي إلى رفض فرض العدم (  $\cdot$ )، وقبول الفرض البديل (  $\cdot$ )، ولتحديد اتجاه دلالة تلك الفروق فقد تم

إحراء المقارنات البعدية (Post Hoc Comparisons) باستخدام اختبار (Scheffe'Test) للمقارنات البعدية بالجدول الآتي رقم (١٠).

| Sig. | Std. Error | Mean Difference (I-J) |               |         | Dependent Variable |
|------|------------|-----------------------|---------------|---------|--------------------|
|      |            |                       |               |         |                    |
| .256 | .06133     | 12406                 | إعدادي        | ابتدائي | المنهاج القرآني    |
| .000 | .06777     | 31247*                | ڻان <i>وي</i> |         |                    |
| .000 | .06110     | 37468 <sup>*</sup>    | جامعي         |         |                    |
| .256 | .06133     | .12406                | ابتدائي       | إعدادي  |                    |
| .020 | .05925     | 18841 <sup>*</sup>    | ثانوي         |         |                    |
| .000 | .05149     | 25062 <sup>*</sup>    | جامعي         |         |                    |
| .000 | .06777     | .31247*               | ابتدائي       | ثانوي   | ı                  |
| .020 | .05925     | .18841*               | إعدادي        |         |                    |
| .774 | .05902     | 06221                 | جامعي         |         |                    |
| .000 | .06110     | .37468 <sup>*</sup>   | ابتدائي       | جامعي   |                    |
| .000 | .05149     | .25062 <sup>*</sup>   | إعدادي        |         |                    |
| .774 | .05902     | .06221                | ڻانو <i>ي</i> |         |                    |
| .008 | .05987     | 21080 <sup>*</sup>    | إعدادي        | ابتدائي | الأخلاق            |
| .156 | .06615     | 15225                 | ڻان <i>وي</i> |         |                    |
| .000 | .05964     | 34541 <sup>*</sup>    | جامعي         |         |                    |
| .008 | .05987     | .21080*               | ابتدائي       | إعدادي  |                    |
| .795 | .05784     | .05855                | ڻان <i>وي</i> |         |                    |
| .071 | .05026     | 13460                 | جامعي         |         |                    |
| .156 | .06615     | .15225                | ابتدائي       | ثانوي   |                    |
| .795 | .05784     | 05855                 | إعدادي        |         |                    |
| .012 | .05761     | 19315 <sup>*</sup>    | جامعي         |         |                    |
| .000 | .05964     | .34541*               | ابتدائي       | جامعي   |                    |

|   | .071 | .05026 | .13460              | إعدادي        |               |                  |
|---|------|--------|---------------------|---------------|---------------|------------------|
|   | .012 | .05761 | .19315*             | ثان <i>وي</i> |               |                  |
| П | .009 | .04852 | 16743 <sup>*</sup>  | إعدادي        | ابتدائي       | الاستمارة الكلية |
|   | .000 | .05361 | 23236 <sup>*</sup>  | ڻان <i>وي</i> |               |                  |
|   | .000 | .04834 | 36004 <sup>*</sup>  | جامعي         |               |                  |
|   | .009 | .04852 | .16743 <sup>*</sup> | ابتدائي       | إعدادي        |                  |
|   | .591 | .04687 | 06493               | ڻان <i>وي</i> |               |                  |
|   | .000 | .04073 | 19261 <sup>*</sup>  | جامعي         |               |                  |
|   | .000 | .05361 | .23236 <sup>*</sup> | ابتدائي       | ثان <i>وي</i> |                  |
|   | .591 | .04687 | .06493              | إعدادي        |               |                  |
|   | .062 | .04669 | 12768               | جامعي         |               |                  |
|   | .000 | .04834 | .36004 <sup>*</sup> | ابتدائي       | جامعي         |                  |
|   | .000 | .04073 | .19261 <sup>*</sup> | إعدادي        |               |                  |
|   | .062 | .04669 | .12768              | ثان <i>وي</i> |               |                  |

جدول رقم (١٠) يبين اختبار (Scheffe'Test) للمقارنات البعدية لمتغير المؤهل الدراسي.

من الجدول السابق يتبين اتجاهات أفراد العينة لمتغير المؤهل الدراسي تجاه المتغيرات كالآتي:

## ١- متغير المنهاج القرآني.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (١٠) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى( 0.05 كال) وكانت كالآتي:

#### أ- المرحلة الابتدائية:

- بین فئات الحاصلین علی مؤهل(ابتدائي)، وبوسط مرجح = 7.18، و کانت وفئات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح = 1.18، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي).
- بین فثات الحاصلین علی مؤهل(ابتدائی)، وبوسط مرجح=۲,۰٤٦، و فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوی)، وبوسط مرجح =۲.۳٥۸، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوی).
- بین فئات الحاصلین علی مؤهل(ابتدائي)، وبوسط مرجح = ۲.٤۲، و کانت الفروق وفئات الحاصلین علی مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح = ۲.٤۲، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (جامعی).

#### ب- المرحلة الإعدادية

- بین فثات الحاصلین علی مؤهل(إعدادي)، وبوسط مرجح = ۲.۱۷۰۲، و فئات الفروق لصالح وفئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح = ۲.۳۵۸، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوي).
- 7,۱۷۰۲ بین فئات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي) ، و بوسط مرجح = 7,17.7 ، و فئات الخاصلین علی مؤهل (جامعي) ، و بوسط مرجح = 7,57.7 ، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (جامعی).

### ت- المرحلة الثانوية:

- بین فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح =7.87، وفئات الخاصلین علی مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =7.87، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (جامعي).

#### ٧-متغير الأخلاق.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (١٠) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى( 0.05 كالاله) وكانت كالآتي:

## أ- المرحلة الابتدائية:

- بين فئات الحاصلين على مؤهل(ابتدائي)، وبوسط مرجح =٢,١٢٨، وكانت الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح =٣٠٣، ، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي).
- بین فئات الحاصلین علی مؤهل(ابتدائی)، وبوسط مرجح = ۲,۱۲۸، و فئات الفروق لصالح وفئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوی)، وبوسط مرجح = 7.80، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوی).
- بين فئات الحاصلين على مؤهل (ابتدائي)، وبوسط مرجح =٢,١٢٨، وكانت الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =٢.٤٧٣، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

#### ب- المرحلة الإعدادية:

- بين فئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح =٣٠٠،٠٠ وفئات الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =٢٠٤٧، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

## ت- المرحلة الثانوية:

- بين فئات الحاصلين على مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح =٢.٣٥٨، وكانت الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح =٢.٣٣٩، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي).
- بين فئات الحاصلين على مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح =٢,٣٥٨، وكانت الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =٢.٤٧٣، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

#### ٣-الاستمارة الكلية.

أشارت النتائج الواردة في الجدول رقم (١٠) إلى وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى (0.05 كالله وكانت كالآتي:

#### أ- المرحلة الابتدائية:

- بین فئات الحاصلین علی مؤهل (ابتدائی)، وبوسط مرجح =7.70، و کانت الفروق وفئات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح =7.70، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي).
- بین فئات الحاصلین علی مؤهل(ابتدائی)، و بوسط مرجح =7...، و فئات الخاصلین علی مؤهل (ثانوی)، و بوسط مرجح =9...، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوی).
- بين فئات الحاصلين على مؤهل (ابتدائي)، و بوسط مرجح =٧٠٠,٠٨٠ و كانت الفروق وفئات الحاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =٧٤٤٢، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

#### ب- المرحلة الإعدادية:

- بین فتات الحاصلین علی مؤهل (إعدادي)، وبوسط مرجح = ۲.۲٥٤، و وفئات الفروق لصالح وفئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح = ۲,۳۱۹، و کانت الفروق لصالح فئات الحاصلین علی مؤهل (ثانوي).
- بين فئات الحاصلين على مؤهل (إعدادي)، و بوسط مرجح =٣٠٠،٠٠ وفئات الخاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح =٢٠٤٤، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

#### ت- المرحلة الثانوية:

- بين فئات الحاصلين على مؤهل (ثانوي)، وبوسط مرجح = ٢.٣١٩، و وفئات الحاصلين على مؤهل (جامعي)، وبوسط مرجح = ٢.٤٤٧، وكانت الفروق لصالح فئات الحاصلين على مؤهل (جامعي).

#### الفرضيات الفرعية:

ث- هناك علاقة ذات دلالة إحصائية عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير مكان العينة لأفراد عينة الدراسة .

(ف.) : لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى دلالة (  $\infty$  ،  $\infty$  ) بين متوسطات إجابات أفراد عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير مكان العينة لأفراد عينة الدراسة. (ف, ) : توجد فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى دلالة (  $\infty$  ،  $\infty$  ) بين متوسطات إجابات أفراد عينة الدراسة عن مدى تأثير المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر تعزى للمتغير مكان العينة لأفراد عينة الدراسة .

| مكان العينة  |                   | المنهاج القرآبي | الأخلاق | الاستمارة الكلية |
|--------------|-------------------|-----------------|---------|------------------|
| خارج المراكز | الوسط الحسابي     | 2.2560          | 2.1760  | 2.2160           |
|              | الإنحراف المعياري | .26213          | .19286  | .19253           |
| داخل المراكز | الوسط الحسابي     | 2.2747          | 2.4924  | 2.3836           |
|              | الإنحراف المعياري | .31153          | .24308  | .24058           |
| Total        | الوسط الحسابي     | 2.2653          | 2.3342  | 2.2998           |
|              | الإنحراف المعياري | .28708          | .27022  | .23285           |

جدول رقم (١١) أثر متغير مكان العينة على متغير المنهاج والأخلاق، والاستمارة الكلية حسب المتوسطات الحسابية والانحرافات المعيارية الكلية التي حازتها الفئة العمرية.

أشارت النتائج الواردة في الجدول السابق رقم (١١) إلى وجود فروق ظاهرية بين متوسطات إجابة أفراد عينة الدراسة وفقاً لمتغير تواجد العينة على متغيرات الدراسة، وللكشف عن دلالة تلك الفروق؛ فقد جرى استخدام تحليل التباين المتعدد

( ANOVA ) لأثر المتغير تواجد العينة على المتغيرين والاستمارة الكلية، كما هو وارد في الجدول الآتي رقم (١٢).

نتائج اختبار تحليل التباين لأثر متغير مكان العينة:

| المتغير           | الجحال         | بمحموع   | درجات  | متوسط المربعات | ف      | مستوى الدلالة |
|-------------------|----------------|----------|--------|----------------|--------|---------------|
|                   |                | المربعات | الحرية |                |        |               |
| المنهاج القرآني * | داخل المحموعات | .013     | 1      | .013           | .158   | .692          |
| مكان العينة       | بين الجحموعات  | 12.267   | 148    | .083           |        |               |
|                   | المحموع        | 12.280   | 149    |                |        |               |
| الأخلاق * مكان    | داخل المحموعات | 3.755    | 1      | 3.755          | 78.004 | .000.         |
| العينة            | يين الجحموعات  | 7.125    | 148    | .048           |        |               |
|                   | الجموع         | 10.880   | 149    |                |        |               |
| الاستمارة الكلية  | داخل المحموعات | 1.053    | 1      | 1.053          | 22.177 | .000.         |
| * مكان العينة     | بين الجحموعات  | 7.026    | 148    | .047           |        |               |
|                   | المحموع        | 8.079    | 149    |                |        |               |

جدول رقم (١٢) يبين تحليل التباين المتعدد لأثر متغير تواجد العينة على متغيرات الدراسة.

 $sig = ... \cdot sig$  كانت  $sig = ... \cdot sig = ... \cdot sig$  كانت  $sig = ... \cdot sig = ... \cdot sig$ 

#### الخاتمة:

حاولت الباحثة في هذا البحث أن تسلط الضوء على القيم الأخلاقية في القرآن الكريم، ومنهجية بناء أخلاق الإنسان من خلالها، واستنباط خصائص المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي، وربط ذلك بالجانب التطبيقي من خلال بيان أثر تطبيق المنهاج القرآني في أخلاق رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر، والمقارنة بغيرهم.

كما تبين من خلال هذا البحث مدى أهمية التربية الأخلاقية في القرآن الكريم في بناء الإنسان وتقدم مجتمعه، ومن أهم النتائج التي تمخضت عن هذا البحث:

١ – القرآن الكريم المنهاج الرباني لبناء أخلاق الإنسان، وما أسمى خُلق من تخلق بخُلقه، وتمسك بتعاليمه، وتهذب بقيمه.

٢-التمسك بالقيم الأخلاقية القرآنية من أهم عوامل تقدم الإنسان ورفع كفاءته، وهي التي تضمن للمجتمع الإنتاج والازدهار، والأمن والأمان.

٣- يدعو القرآن الكريم إلى بناء إنسان احتماعي، يحب لأخيه المسلم ما يحبه لنفسه، ويزرع في قلبه حب التعاون والخير للآخرين، ويؤكد البنيان الاحتماعي أمر رئيس في حياة كل إنسان، وهو الذي ينهض بالأمم.

٤-للمنهاج القرآني خصائصه التي تفرد بها في بناء أحلاق الإنسان، من حيث الوسطية والاعتدال، والشمولية والكمال، والمنطقية والاستدلال، والتنوع والجمال، وغيرها من الخصائص و الأساليب التي تفرد بها.

٥- لأركان الإيمان الأثر في بناء أخلاق الإنسان، وتهذيب سلوكه؛ حيث جاءت العديد من الآيات تؤكد الإيمان سبب رئيس لتهذيب الأخلاق.

7-اهتمام مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر بالإعداد الخُلقي لروادها، حيث تراعي عند وضع الدورات والبرامج القيم الأخلاقية مع مراعاة غرسها وتمكينها في النفوس من خلال الأنشطة الصفية وطرق التدريس.

٧-لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية دور في بناء وتطوير مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر.

وفي ضوء النتائج التي توصلت إليها الباحثة في هذا البحث من حيث عناية القرآن الكريم بالأخلاق، وبيان أهمية تربية الإنسان على أقوم الأخلاق، كونها هدفاً يسعى إلى تحقيقه جميع البشر، ترى الباحثة أن تقدم بعض التوصيات، منها:

- ١- ينبغي أن يكون تحقيق البناء الأخلاقي محور اهتمام كل إنسان؛
   لدخول الأخلاق وتغلغلها في جميع جوانب الحياة المختلفة.
- ٢- تربية الأجيال على القيم الأخلاقية التي رسمها القرآن الكريم،
   وزرعها في نفوسهم، وتأصيلها في سلوكهم.
- ٣- توظيف وسائل الإعلام بما فيها وسائل التواصل الاجتماعي في تعزيز القيم الأخلاقية، ومحاولة إبراز أهميتها بين الحين والآخر، وضرورة المحافظة عليها، وعدم الغفلة عنها أبداً.
- ٤- الدعوة إلى توحيد الصفوف، وإبراز أهمية العمل الجماعي،
   والتعاون على الخير ليصبح المجتمع أكثر قوة وتماسكاً.
- والإكثار من البرامج المتعلقة بالأخلاق، والمساحية، وجعلها محور أساس في جميع المؤسسات التعليمية، وإدخالها ضمن مناهج مراكز القرآن الكريم وعلومه، والإكثار من البرامج المتعلقة بالأخلاق، والمصاحبة لتحفيظ القرآن الكريم.
- 7- زيادة التركيز على التربية القرآنية، والوقفات التدبرية في مراكز القرآن الكريم وعلومه، والتأكيد على أهميتها بين الحين والآخر؛ لإنشاء صرح متميز حفظاً ومنهاجاً وأخلاقاً.
- ٧- عمل كتيب يطلع عليه دارس القرآن الكريم بين الحين والآخر مزود بالقيم الأخلاقية المستقاة من المنهاج القرآني تحت مسمى "الدليل الأخلاقي لدارس القرآن الكريم".
- ٨- توسيع الجهود حول تأهيل معلمي القرآن الكريم في مراكز القرآن الكريم وعلومه لاستخدام أحدث طرق التعليم، والتنويع بين الأساليب.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وهو الهادي سبحانه إلى سواء السبيل

#### قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- الإبراهيمي، محمد بن بشير بن عمر، آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي (د.م: دار الغرب الإسلامي، ط۱، ۱۹۹۷م).
- 7. الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق: علي عبدالباري (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ٥ ا ٤١هـ).
- ". الأنصاري، عبدالرحمن محمد عبدالمحسن، معالم أصول التربية الإسلامية من خلال وصايا لقمان لابنه (المدينة المنورة: مجلة الجامعة الإسلامية، د.ط، ١٤١٧هـ/ ١٤١٨هـ).
- ٤. الأهدل، أحمد بن يوسف بن محمد، الأخلاق الزكية في آداب الطالب المرضية (الرياض: مكتبة الملك فهد الوطنية، ط٣، ٤٣١هـ/٢٠١٠م).
- ه. البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، تحقيق: مصطفى ديب البغا
   (بيروت: دار ابن كثير، ط۳، ۱٤۰۷هـ/ ۱۹۸۷م).
- 7. البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (القاهرة: دار الكتاب الإسلامي، د.ط، د.ت).
- ٧. البوطي، محمد سعيد رمضان، من روائع القرآن تأملات علمية وأدبية في كتاب الله عز وجل (بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ط، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م).
- ٨. الجرحاني، على بن محمد بن على، التعريفات (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١،
   ٨. الجرحاني، على بن محمد بن على، التعريفات (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١،
   ٨. الجرحاني، على بن محمد بن على، التعريفات (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١،
- ٩. الجزائري، أحمد بن أحمد، أصول التربية والتعليم كما رسمها القرآن الكريم، بحث محكم (القاهرة: دار الحرمين، ط١، ٢٠٢٣هــ/ ٢٠٠٣م).

- ۱۰. الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبدالغفور (بيروت: دار العلم للملايين، ط٤، العربية، تحقيق: أحمد عبدالغفور (بيروت: دار العلم للملايين، ط٤، العربية، تحقيق: أحمد عبدالغفور (بيروت: دار العلم للملايين، ط٤،
- 11. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، **زاد المسير في علم** التفسير، تحقيق: عبدالرزاق المهدي (بيروت: دار الكتاب العربي، ط١، ١٤٢٢هـ).
- 11. ابن الجوزي، أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد، نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، تحقيق: محمد الراضي (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط١، عـ ١٤٠٤هـــ/ ١٩٨٤م).
- 1۳. ابن جزي، أبو القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق: عبدالله الخالدي (بيروت: شركة دار الأرقم، ط١، ٤١٦هـ).
- 11. حبنكة، عبدالرحمن حسن، **الأخلاق الإسلامية وأسسها** (دمشق: دار القلم، ط٥، ١٤٢هـ/ ١٩٩٩م).
- ۱٥. الحجازي، محمد محمود، التفسير الواضح (بيروت: دار الجيل الجديد، ط٠١، ١٤١٣هـ).
- 17. ابن حزم الأندلسي، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد، **الأخلاق والسير في** مداواة النفوس، تحقيق: بلا (بيروت: دار الآفاق الجديدة، ط٢، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- 1۷. الحصين، صالح عبدالرحمن، العلاقات الدولية بين منهج الإسلام ومنهج الحضارة المعاصرة (المدينة المنورة: المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات، ط۱، ۱۶۳۵هـ/ ۲۰۱۳م).
- ١٨. الخراز، حالد بن جمعة عثمان، موسوعة الأخلاق (الكويت: مكتبة أهل الأثر، ط١، ٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م).

- ۱۹. الخزندار، أبو أسامة محمود محمد، هذه أخلاقنا عندما نكون مؤمنين حقاً (الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، ط۲، ۱۶۷هــ/ ۱۹۹۷م).
- .٢٠. الخطيب، عبدالكريم يونس، التفسير القرآني للقرآن (القاهرة: دار الفكر العربي، د.ط، د.ت).
- 71. ابن الخطيب، محمد عبداللطيف، **أوضح التفاسير** (د.م: المطبعة المصرية ومكتبتها، ط٦، ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٤م).
- ۲۲. دراز، محمد عبدالله، دستور الأخلاق في القرآن (د.م: مؤسسة الرسالة، ط٠١، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م).
- ٢٣. دراز، محمد عبدالله، نظرات في الإسلام (القاهرة: مؤسسة أقرأ، د.ط، ٢٠١٤م).
- ۲٤. الرازي، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالسلام محمد (د.م: دار الفكر، د.ط، ١٣٩٩هـــ/١٩٧٩م).
- الرازي، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر، مختار الصحاح،
   تحقيق يوسف الشيخ (بيروت: المكتبة العصرية، الدار النموذجية، ط٥،
   ١٤٢٠هـــ/ ١٩٩٩م).
- 77. الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين، مفاتيح الغيب = التفسير الكبير (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط٣، ١٤٢٠هـ).
- 77. الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف، المفردات في غريب القرآن، تحقيق: صفوان الداودي (بيروت: دار القلم/الدار الشامية، ط١، عريب القرآن، تحقيق: صفوان الداودي (بيروت: دار القلم/الدار الشامية، ط١، عريب القرآن، تحقيق: صفوان الداودي (بيروت: دار القلم/الدار الشامية، ط١، عريب القرآن، تحقيق: صفوان الداودي (بيروت: دار القلم/الدار الشامية، ط١،
- ۲۸. الرحيلي، عبدالله بن ضيف الله، **الأخلاق الفاضلة قواعد ومنطلقات لاكتسابها** (د.م: مطبعة السفير، د.ط، د.ت).
  - ۲۹. رشید رضا و آخرون، مجلة المنار (د.م: د.ن، د.ط، د.ت).

- .٣٠. رشيد رضا، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين، تفسير القرآن الحكيم= تفسير المنار (د.م: الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، ١٩٩٠م).
- ٣١. الزحيلي، محمد مصطفى، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي (دمشق: دار الخير للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢، ٢٠٧ هـ / ٢٠٠٦م).
- ٣٢. الزحيلي، وهبة مصطفى، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج (دمشق: دار الفكر المعاصر، ط٢، ١٤١٨هـ).
- ٣٣. الزحيلي، وهبة مصطفى، القيم الإنسانية في القرآن الكريم (سوريا: دار المكتبى، ط٢، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م).
- ٣٤. الزرقاني، محمد عبدالعظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن (د.م: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط٣، د.ت).
- ٣٥. الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بمادر، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل (د.م: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحليي وشركائه، ط١، ١٣٧٦هـ/ ١٩٥٧م).
- ٣٦. الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، **أساس البلاغة**، تحقيق: محمد باسل (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ٩٩٨هـ/ ١٩٩٨م).
- ٣٧. الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، **الكشاف عن حقائق** غوامض التنزيل (بيروت: دار الكتاب العربي، ط٣، ٤٠٧هـ).
- .٣٨. أبو زهرة، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد، زهرة التفاسير (د.م: دار الفكر العربي، د.ط، د.ت).
- ٣٩. السباعي، مصطفى، أخلاقنا الاجتماعية (الرياض: دار الوراق، ط١، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م).

- .٤. السعدي، أبو عبدالله عبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبدالرحمن بن معلا (د.م: مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠٠هــ/٢٠٠٠م).
- 13. السعدي، أبو عبد الله عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر بن حمد، الله عبد ال
- 25. أبو السعود، محمد بن محمد بن مصطفى، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ط، د.ت).
- 25. السقاف، عبدالقادر "إشراف"، موسوعة الأخلاق الإسلامية (د.م: موقع الدرر السنية على الإنترنت dorar.net، د.ط، ١٤٣٣هـ).
- 33. السمعاني، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد، تفسير القرآن، تحقيق: ياسر إبراهيم، وغنيم عباس (الرياض: دار الوطن، ط۱، ۱۵۸هــ ۱۹۹۷م).
- ٥٤. سيد قطب، إبراهيم حسين، في ظلال القرآن (بيروت: دار الشروق، ط٧١، ١٤١٢هـ).
- 15. السيوطي، حلال الدين عبدالرحمن أبو بكر، معترك الأقران في إعجاز القرآن ومعترك الأقران (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، القرآن ومعترك الأقران (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م).
- ٤٧. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، **أسرار ترتيب القرآن** (د.م: دار الفضيلة للنشر والتوزيع، د.ط، د.ت).
- ٤٨. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، **الإتقان في علوم القرآن**، تحقيق: محمد أبو الفضل (مصر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، ٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م).
- 29. بنت الشاطىء، عائشة عبدالرحمن، **القرآن وقضايا الإنسان** (بيروت: دار العلم للملايين، ط٥، ١٩٨٢م).

- ۰٥. الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد، **الموافقات**، تحقيق: حسن آل سلمان (د.م: دار ابن عفان، ط۱، ۱۶۱۷هـ/ ۱۹۹۷م).
- د.ط، ۱۹۹۷م).
- ٥٢. شلتوت، محمود، تفسير القرآن الكريم-الأجزاء العشرة الأولى (القاهرة: دار الشروق، ط٢١، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٤م).
- ٥٣. الصابوني، محمد علي، صفوة التفاسير (القاهرة: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م).
- ٥٤. صبح، علي علي، التصوير القرآني للقيم الخلقية والتشريعية (د.م: المكتبة الأزهرية للتراث، د.ط، د.ت).
  - ٥٥. صحيفة الشرق، قطر، ٢٢ يناير ٢٠١٧م.
- ٥٦. عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم- (حدة: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، ط٤، د.ت).
- ۰۵ الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر (د.م: مؤسسة الرسالة، ط۱، ۱٤۲۰هـــ/۲۰۰۰م).
- ٥٥. الطنطاوي، محمد سيد، التفسير الوسيط للقرآن الكريم (القاهرة: دار نهضة مصر، ط١، ١٩٩٨م).
- ٥٩. ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد، التحرير والتنوير= تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد (تونس: الدار التونسية للنشر، د.ط، ١٩٨٤م).
- .٦٠. عبدالباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن (القاهرة: مطبعة دار الحديث، د.ط، ١٣٦٤هـ).

- 71. ابن عثيمين، محمد بن صالح بن محمد، مكارم الأخلاق (د.م: دار الوطن، ط۱، د.ت).
- 77. ابن العربي، محمد بن عبد الله أبو بكر، أحكام القرآن (بيروت: دار الكتب العلمية، ط٣، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م).
- 77. عرجون، محمد الصادق، الموسوعة في سماحة الإسلام (السعودية: الدار السعودية للنشر والتوزيع، د.ط، د.ت).
- 75. ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ٢٢٢هـ).
- 70. علي، سعيد إسماعيل، القرآن الكريم رؤية تربوية (القاهرة: دار الفكر العربي، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م).
- 77. آل غازي، عبدالقادر بن ملا حويش، بيان المعاني (دمشق: مطبعة الترقي، ط۱، ۱۳۸۲هـ/ ۱۹۶۵م).
- 77. الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، إحياء علوم الدين (بيروت: دار المعرفة، د.ط، د.ت).
  - ٦٨. الغزالي، محمد، خُلُق المسلم (الجيزة: دار هضة مصر، ط٢٠١٦، ٢٠١٦م).
- 79. الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم، العين، تحقيق: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي (د.م: دار ومكتبة الهلال، د.ط، د.ت).
- ٧٠. الفيروز آبادي، أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة (بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ط٨، ٢٠٦٦هـ/ ٢٠٠٥م).

- الفيروز آبادي، أبو طاهر محمد بن يعقوب، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، تحقيق: محمد النجار (القاهرة: المحلس الأعلى للشئون الإسلامية/لحنة إحياء التراث الإسلامي، د.ط، ٣٩٣ هـ /١٩٧٣م).
- ٧٢. الفيومي، أبو العباس أحمد بن محمد بن علي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير (بيروت: المكتبة العلمية، د.ط، د.ت).
  - ٧٣. القطان، إبراهيم، تيسير التفسير (د.م: د.ن، د.ط، د.ت).
- ٧٤. ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين، التبيان في أقسام القرآن، تحقيق: محمد الفقى (بيروت: دار المعرفة، د.ط، د.ت).
- القِنَّوجي، أبو الطيب محمد صديق حان بن حسن بن علي، فتحُ البيان في مقاصد القرآن (بيروت: المكتبة العصرية للطباعة والنشر، د.ط، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م).
- ٧٦. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة (د.م: دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـــ/١٩٩٩م).
- ٧٧. الكفوي، أبو البقاء أيوب بن موسى، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، تحقيق: عدنان درويش، ومحمد المصري (بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ط، د.ت).
- ٧٨. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب، أدب الدنيا والدين (د.م: دار مكتبة الحياة، د.ط، ١٩٨٦م).
- ٧٩. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد، تسهيل النظر وتعميل الظر وتعميل الظر في أخلاق الملك وسياسة الملك، تحقيق: محي السرحان، وحسن الساعاتي (بيروت: دار النهضة العربية، د.ط، د.ت).
- . ٨٠. المراغي، أحمد بن مصطفى، تفسير المراغي (مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط١، ١٣٦٥هـ/ ١٩٤٦م).

- ۸۱. المرتضى، أبو الفيض محمد بن محمد بن عبدالرزاق، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: مجموعة من المحققين (د.م: دار الهداية، د.ط، د.ت).
- ٨٢. ابن مسكويه، أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب، **هذيب الأخلاق** وتطهير الأعراق، تحقيق: ابن الخطيب (د.م: مكتبة الثقافة الدينية، ط١، دت).
- ۸۳. مسلم، مسلم بن الحجاج، صحیح مسلم، تحقیق: محمد فؤاد عبدالباقی (بیروت: دار إحیاء التراث العربی، ط۱، د.ت).
- ۸٤. مصطفى، إبراهيم، والزيات، أحمد، وعبد القادر، حامد، والنجار، محمد، المعجم الوسيط (د.م: دار الدعوة، د.ط، د.ت).
- ۸٥. ابن منظور، أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي، لسان العرب (بيروت: دار صادر، ط۳، ۱٤۱٤هـ).
- ٨٦. المهدي، حسين بن محمد، صيد الأفكار في الأدب والأخلاق والحكم والأمثال (د.م: دار الكتاب، د.ط، ٢٠٠٩م).
- ٨٧. المودودي، أبو الأعلى، الحضارة الإسلامية أسسها ومبادؤها (بيروت: دار العربية، ط٢، ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م).
- ٨٨. النحلاوي، عبدالرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمحتمع (د.م: دار الفكر، ط٥٢، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م).
- ۸۹. النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، تحقيق: يوسف بدوي (بيروت: دار الكلم الطيب، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م).
- .٩٠ النيسابوري، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين، غرائب القرآن ورغائب الفرقان، تحقيق: زكريا عمريات (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ٢٤١٦هـ).
- 91. الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي، الوسيط في تفسير القرآن الجيد، تحقيق وتعليق: عادل عبد الموجود، على معوض، أحمد صيرة، أحمد

الجمل، عبد الرحمن عويس (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٤٩٥م).

- 97. يالجن، مقداد، تربية الأجيال على أخلاقيات وآداب المناقشة والمحاورة والمناظرة العلمية (الرياض: دار عالم الكتب، ط١، ٥٢٥هـ/ ٢٠٠٤م).
- ٩٣. يالجن، مقداد، دور التربية الأخلاقية الإسلامية في بناء الفرد والمحتمع والحضارة الإنسانية (الرياض: دار عالم الكتب، ط٢، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م).
- 9. يالجن، مقداد، علم الأخلاق الإسلامية (الرياض: دار عالم الكتب للطباعة والنشر، ط١، ١٤١هـ/ ١٩٩٢م).

## مراجع شبكة الإنترنت:

 وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، "لمحة تاريخية عن قسم القرآن الكريم وعلومه"، ٢٠١٠م.

http://alquran.islam.gov.qa

استُعرض بتاريخ: ٢٠١٧/٢/٦٦م.

#### الملاحق

## الملحق رقم (١) أنموذج الاستبانة

# جامعة قطر بالاوه الإلايالية المحمود

# بسم الله الرحمن الرحيم

كلية الشريعة والدراسات الإسلامية قسم الدراسات الإسلامية برنامج الماجستير في التفسير وعلوم القرآن

# المنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان وأثره في رواد مراكز القرآن الكريم وعلومه في دولة قطر

يهدف البحث الحالي إلى توجيه المسلم نحو الأخلاق الحميدة المنتبقة من القرآن الكريم من خلال بيان خصائص المنهاج القرآني في بناء الأخلاق، وإمعان النظر في مدى عناية القرآن الكريم بالسلوك الأخلاقي، وأثر ذلك على حركة حياة الإنسان. بالإضافة إلى قياس أثر تطبيق منهاج القرآن الكريم في رواد مراكز القرآن الكريم مقارنة بغيرهم.

لذا نرجو الإسهام في استكمال الاستبيان والتكرم بالإجابة على الأسئلة بكل واقعية وموضوعية، مع العلم أن البيانات ستظل سرية ولن تستخدم لغير أغراض البحث العلمي.

شاكرين حسن تعاونكم معنا.

|                             | أولاً: البيانات الأولية.  |
|-----------------------------|---------------------------|
|                             | 🌣 الاسم (اختياري):        |
| ) من ۱۰ – ۱۸.               | ♦ العمر: ٥                |
| $r \cdot r \cdot r \cdot r$ | 0                         |
| ) أكثر من ٣٠.               | 0                         |
| ) ابتدائي                   | 💠 المؤهل الدراسي: 🔻       |
| ا إعدادي                    | 0                         |
| ) ثانوي                     | 0                         |
| ) جامعي                     | 0                         |
| ، داخل مراكز القرآن الكريم. | <ul><li>لكان: •</li></ul> |
| ، خارج مراكز القرآن الكريم. | 0                         |

# الرجاء اختيار إجابة واحدة فقط من الأسئلة الآتية:

| ثانياً: أسئلة الاستبانة.                          |
|---------------------------------------------------|
| ١ – انتشار الأخلاق السيئة يكون بسبب:              |
| <ul> <li>الغزو الفكري والثقافي الغربي.</li> </ul> |
| <ul> <li>التربية الخاطئة للأطفال.</li> </ul>      |
| <ul><li>ضعف الوازع الديني.</li></ul>              |

| هل تؤيد أن بناء الأمم وانهدامها مرتبط بالأخلاق ؟ |     | ٢- هل تؤيد أن بناء الأمم والهد |
|--------------------------------------------------|-----|--------------------------------|
| 0 محاید                                          | У О | نعم 🔾                          |

| ٣- كيف تقيم نفسك تحرص على التمسك بالأخلاق الحسنة حتى ولو كان على حساب نفسك |                             |                                     |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------|
|                                                                            |                             | أو على حساب أقاربك؟                 |
|                                                                            |                             | ٥ دائماً.                           |
|                                                                            |                             | ٥ أبداً.                            |
|                                                                            |                             | <ul> <li>على حسب الموقف.</li> </ul> |
|                                                                            |                             |                                     |
|                                                                            | ن الحياة المختلفة؟          | ٤ – تدخل الأخلاق في جميع بحالان     |
| ٥ محايد                                                                    | ٥ لا                        | نعم 🔾                               |
|                                                                            |                             |                                     |
|                                                                            |                             | ٥- هل تكرم جميع من حولك (قر         |
| ٥ أبداً                                                                    | <ul><li>أحياناً</li></ul>   | <ul><li>دائماً</li></ul>            |
|                                                                            |                             |                                     |
|                                                                            |                             | ٦-ما نمط الاستهلاك المالي لديك ؟    |
| 0 التبذير                                                                  | 0 الاعتدال                  | ○ التوفير                           |
|                                                                            |                             |                                     |
|                                                                            | ، عند الابتلاء:             | ٧- هل تتحنب عدم الرضا واليأس        |
| نادراً                                                                     | ٥ أحياناً                   | ٥ دائماً                            |
|                                                                            |                             |                                     |
|                                                                            | نه وتعالى في القرآن الكريم: | ٨- عدد الشاكرين لأنعم الله سبحا     |
| ٥ محايد                                                                    | ۰ کثیر                      | 🔾 قليل                              |

|         |                             | ىدق في:             | تتحرى الص   | ۹ – هل  |
|---------|-----------------------------|---------------------|-------------|---------|
|         |                             |                     | القول.      | 0       |
|         |                             |                     | العمل.      | 0       |
|         |                             | مل.                 | القول والع  | 0       |
|         |                             |                     |             |         |
|         | قرآن الكريم المودة والرحمة؟ | رقات الأسرية في ا   | أساس العا   | -1.     |
| صعاید 🔾 | У О                         |                     | نعم         | 0       |
|         |                             | ·                   |             |         |
|         | لبيضاء لديك؟                | ما يسمى بالكذبة     | هل هناك     | -11     |
| ۰ محاید | У О                         |                     | نعم         | 0       |
|         |                             | ·                   |             |         |
|         | ى بعض الفئات دون بعض؟       | ن الرحمة تقتصر ع    | هل تری أ    | -17     |
| 0 محاید | УО                          |                     | نعم         | 0       |
|         |                             |                     |             |         |
|         | الأخلاق في ضوء النطاق الأ   | مكن الاستغناء عن    | هل من الم   | -14     |
| 0 أبداً | <ul><li>أحياناً</li></ul>   |                     | دائماً      | 0       |
|         |                             |                     |             |         |
|         | <u>ظرك؟</u>                 | لتنافس من وجهة      | ماذا يعني ا | -1 ٤    |
|         |                             | للى المركز الأول.   | الحصول ع    | 0       |
|         | ولى.                        | ىلى أحد المراكز الأ | الحصول ع    | 0       |
|         |                             | تحديد)              | ك (يرجى ال  | غير ذلك |

|         |           | هل تفضل العمل: | -10 |
|---------|-----------|----------------|-----|
| ) محاید | 0 الجماعي | الفردي         | 0   |

| لذي ستفعله؟  | ١٦ - عندما يسيء إليك أحدهم ما ا                     |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| دة أو نقصان. | <ul> <li>الرد عليه بمثل الإساءة دون زيا</li> </ul>  |
| له.          | <ul> <li>العفو عنه والدعاء بأن يغفر الله</li> </ul> |
|              | غير ذلك (يرجى التحديد)                              |

| من صور التعاون المطلوبة بين الناس في المنهاج القرآني: | -1Y |
|-------------------------------------------------------|-----|
| التعاون على الخير.                                    | 0   |
| التعاون على العدوان.                                  | 0   |
| جميع ما ذكر.                                          | 0   |

| العدل في المنظور القرآني يكون مع: | -14 |
|-----------------------------------|-----|
| المسلم.                           | 0   |
| الكافر.                           | 0   |
| جميع البشر.                       | 0   |

| لى خلال القرآن الكريم يكون في: | الوفاء مز | -19 |
|--------------------------------|-----------|-----|
| -كالكيل والميزان               | الماديات- | 0   |
| ،- كالعقود والمعاهدات          | المعنويات | 0   |
| والمعنويات.                    | الماديات  | 0   |

|         | ف في تقدير من يخالفك الرأي؟ | هل تلتزم العدل والإنصا | -۲. |
|---------|-----------------------------|------------------------|-----|
| 0 أبداً | ) أحياناً                   | دائماً                 | 0   |

| ٩ | ٢١- ما الدافع الذي يوجهك نحو الصبر |
|---|------------------------------------|
|   |                                    |